### الحنين إلى المكان شعرية الشوق المخبأ في القلوب

شمس الدين التلمساني شاعر مُجيد أسر القلوب



مجلة شهرية تصدر عن دائرة الثقافة بالشارقة السنة السابعة - العدد (67) - مارس 2025







# جائزةالشارقة لنقدالشعرالعربي

تدعو النصاد والشعراء للمشاركة في دورتها الخامسة للعام 2025

## الأنساق الثقافية والفنية في القصيدة العربية المعاصرة

آخرموعد لاستلام المشاركات 30 سبتمبر 2025

- 100,000 درهم إماراتي للفائز الأول
- 75,000 درهم إماراتي للفائز الثاني
- 50,000 درهم إماراتي للفائز الثالث

لمزيد من المعلومات والتواصل: +9716 512 3333 - +9716 512 3356

> www.sdc.gov.ae



## قصائد.. وأماكن وشعراء

ارتبط الشعر العربي بالمكان، الذي ظلّ يحضر في قصائدنا الأولى، منذ الجاهلية وما تلاها من عصور وأزمان، كان للمكان فيها نصيب وافر وحيّ.

هناك أماكن تغيّرت، وأخرى ربّما اختفت تمامًا، بحكم عوامل كثيرة، لكنها ظلت باقية في القصيدة العربية التي كُتبت على إيقاع الأماكن وأطلالها والحنين إليها.

في هذا العدد من «القوافي» نطلٌ من ذلك المكان، الذي صاغ الحنينُ إليه شعرية الشوق، وأصبح بوصلة القلب والقلم، فقد كانت حياة الشاعر العربي القديم تستند إليه، فلا تبدأ معلّقة إلّا بالتأسيس للمكان والتعبير عن الحنين.

كما نتوقف في «آفاق» عند موضوع «اعتذار الشعراء» الذي يكشف محطّات إنسانية عظيمة في تاريخ الشعرية العربية، ويضيء على مواقف وأحداث اتسمت بكثير من التسامح والصفح والموّدة، استطاعت القصيدة أن توثّق الكثير منها، وتحملها إلينا عبر أدوات وأساليب مختلفة.

ونستضيف في هذا العدد الدكتور أحمد بلبولة، في حوار، يتناول دور اللغة العربية ومكانتها في تاريخ الإنسانية، ويؤكد أن الشعراء أولًا وأخيرًا هم حرّاس الثقافة العربية، وأن مبادرة «بيوت الشعر»، فكرة رائدة أحدثت فارقًا كبيرًا في عالمنا العربي.

وفي حوار آخر، يقول الشاعر العُماني حسام الشيخ: إن القصيدة العمودية ما زالت تدهشنا. مؤكدًا أن أجمل قصيدة هي التي تُعاش قبل أن تكتب.

أمًّا في «آراء»، فيتحدث مجموعة من النقاد والمبدعين عن «القناع» في الشعر العربي، وكيفية استخدامها وتوظيفها قديمًا وحديثًا، مؤكدين أنها تؤدى إلى البحث عن عوالم جديدة

كما نسافر في هذا العدد، إلى مدن الشعر، وتحديدًا إلى غرناطة، المدينة التي اجتمع فيها الشعراء والفلاسفة والمفكرون، فكانت مدينة الشعر وجوهرة الأندلس؛ ويعدّ لسان الدين الخطيب، واحدًا من أبرز شعرائها وأدبائها.

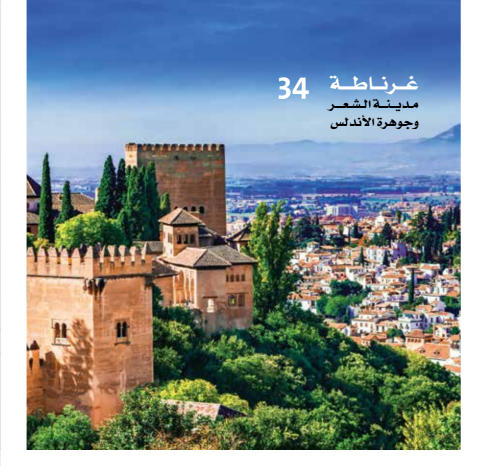
وتفتح «القوافي» المساحة لمقالات متنوّعة، تتناول قضايا وموضوعات شعرية متعددة، منها ما يبحث في تجارب وأسماء شعرية لامعة، مثل تجربة الشاعر شمس الدين التّلمساني الذي ترعرع في بيئة تزخر بالأدب، ولقب «الشاب الظريف». وفي مساحة أخرى، نلقى الضوء على علاقة الشعر بالمسرح، تحت عنوان «روافد إبداعية وإنسانية، عبرت أرض الحضارات». كما

نتحدّث في «نوافذ» عن موضوع أحوال الشعراء في الكتابة والإنشاد، وما تمثّله من طرافة وتأمّل واستحضار للقصيدة.

وكما في كل عدد، تنشر «القوافي» باقة من القصائد المبدعة، إلى جانب قراءات نقدية في عدد من القصائد والدواوين، واخترنا لهذا العدد ديوان «سأكونني يومًا»، للشاعرالمغربي نوفل السعيدي.











مجلة شهرية تُعنى بالشعر والأدب العربي تصدر عن دائرة الثقافة العدد (67) - مارس 2025

رئيس دائرة الثقافة

عبدالله بن محمد العويس

مدير إدارة الشؤون الثقافية

محمد إبراهيم القصير

مدير التحرير محمد عبدالله البريكي

هيئة التحرير

عبدالرزاق الربيعي د. حنین عمر عبدالعزيز الهمامي

المتابعة والتنسيق نورة الخاجة

التصميم والإخراج محمدسمير

التدقيق اللغوي فواز الشعّار

> التصوير إبراهيم خليل

التوزيع والإعلانات خالد صديق

صورة الغلاف: من مسرحية «مجلس الحيرة»

تأليف الشيخ د. سلطان بن محمد القاسمي

#### شعراء العدد:

20 راشد عیسی

14

24

**52** 

58

68

74

92

- 21 أحمد عبدالفضيل
  - 22 أحمد كلتكين
  - 40 اماعلی حاجب
  - 41 زينب عقيل
- 42 محمد حسن السامرائي
  - 43 أحمد الصويرى
  - 64 محمد الكامل
  - 65 عبدالعزيز الهمامي
    - 66 آمنة حزمون
    - 67 أمل السهلاوي
    - 82 تركى المعيني
    - 83 عارف الساعدي
  - 84 محمد أحيد محمد
    - 86 85 لينا فيصل
    - 96 عبدالعزيز لو
    - 97 أنس الحجار
    - 98 حسن الربيح
    - 99 زكريا مصطفى

- الحنين إلى المكان.. 08 شعرية الشوق المخبأ في القلوب
  - اعتذار الشعراء .. قصائد تنتصر للتسامح والحياة

    - د. أحمد بلبولة: الشعراء حراس الثقافة العربية
    - العصر المملوكي .. م المح تطور القصيدة وتعدد أغراضها
      - شمس الدين التلمساني.. شاعرمجيد أسرالقلوب

    - المسرح والشعر العربي روافد إبداعية وإنسانية عبرت أرض الحضارات
      - عبدالله عبدالصبور . يبحث عن الخلاص في «غابة الحظ»
      - نوفل السعيدي يطرق باب الأحلام في «سأكونني يوما »
        - طرافة وتأمل واستحضار للقصيدة

إطلالة

آف\_اق

أول السطر

مقال

عصور

دلالات

تأويلات

استراحة

الكتب

- نوافن
- المواد المنشورة في المجلة تعبر عن كاتبيها ولا تعبر بالضرورة عن رأي دائرة الثقافة. • ترتيب المواد و الأسماء في المجلة يخضع لاعتبارات فنية.
  - لا تقبل المواد المنشورة أو المقدمة لدوريات أخرى.
  - أصول المواد المرسلة للمجلة لا ترد لأصحابها نشرت أو لم تنشر.
- تتولى المجلة إبلاغ كتّاب المواد المرسلة بتسلّمها، وبقرارها حول صلاحيتها للنشر أو عدمها.

#### الأسعار:

الأردن: ديناران المغرب: 15 درهماًد تونس: 4 دنانير

البحرين: دينار مصر: 10 جنيهات السودان: 500 جنيه

الإمارات: 10 دراهم السعودية: 10 ريالات عُمان: ريال

#### وكلاء التوزيع:

- الإمارات: شركة توزيع 8002220
- السعودية: شركة تمام العالمية المحدودة الرياض 8001240261
- سلطنة عُمان: المتحدة لخدمة وسائل الإعلام مسقط 96824700895+
  - البحرين: مؤسسة الأيام للنشر المنامة 97317617734+
  - مصر: مؤسسة الأهرام للنشر والتوزيع القاهرة 20227704213+ • الأردن: وكالة التوزيع الأردنية - عمان - 96265300170+
  - المغرب: سوشبرس للتوزيع الدار البيضاء 212522589913+
  - تونس 11671322499 للصحافة تونس 21671322499+
  - السودان: دار الراوى للنشر والتوزيع الخرطوم 249123987321+

الإمارات العربية المتحدة، حكومة الشارقة دائرة الثقافة ص.ب: 5119، الشارقة هاتف: 97165683399+ برَاق: 97165683700+ Email: qawafi@sdc.gov.ae

www.sdc.gov.ae





### عناوين المجلة

poetryhouse@sdc.gov.ae



## حديث الناس

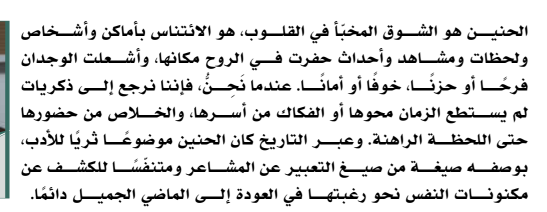
حَديثُ النّاسِ أَكَثُرُهُ مُحالُ

ولَكِنْ لِلْعِدى فيهِ مَجالُ
وأَعْلَمُ أَنَّ بَعْضَ الظَنَّ إِثْمُ
ولَكِنْ لِلْيَقينِ بِهِ احْتِمالُ
ولَكِنْ لِلْيقينِ بِهِ احْتِمالُ
وكُنْتُ عَذَرْتُكُم والقولُ نَزْرُ
وكُنْتُ عَذَرْتُكُم والقولُ نَزْرُ
وقَدْ كَثُرَ المَقالُ
وقُلتُم قيلَ ما لا كان عَنَا
فَما عُدْري وقَدْ كَثُر المَقالُ
وقُلتُم قيلَ ما لا كان عَنَا
فَما عُدْري وقيد بَيْنَ عَنَا
فَما عُدْري وقيد بَيْنَ عَنَا
وقُد وَلَي اللّهُ عَلَى واللّهُ عَلَى واللّهُ عَلَى واللّهُ عَلَى واللّهُ عَلَى واللّهُ عَلَى واللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

صفي الدين الحلي العصر المملوكي









ذلك أن الماضي سيظلّ بالنسبة للإنسان هو الألفة، والتوق إليه هـو الأمل الذي على الرغم مـن إدراك حقيقة أنه لن يعود، فإنه يمثل غذاء للروح مازلنا نرغب جميعًا في أن نعود إليه، ونرتشف من نبعه لنروى ظمأ السنين.

وأما في شعرنا العربي، فإن الحنين يفوق ذلك بكثير، وربما تتأسس مرجعيته لكون حياة الشاعر العربي القديم اعتمدت في الأساس على التنقل والترحال، وبخاصة في عصور ما قبل الإسلام، وهو ما أوجد أول أشكال الحنين في الشعر متمثلًا في الوقوف على الأطلال الذي التزمته كل القصائد الطوال في مطالعها ذكراه؟ «المعلّقات»، وإلّا فما الذي يغرى في هذه الأطلال سوى الحنين إلى أيام مضت، ومشاعر كانت متأجِّجة ولم يزل نبضها في القلب ساكنا؟ أسس امرؤ القيس، لذلك جميعه في مطلع معلّقته: قفا نُبُك منْ ذكْـرَى حَبيب ومَنْزل

#### بسقطُ اللُّوي بَيْنَ الدُّخُولِ فَحَوْمل

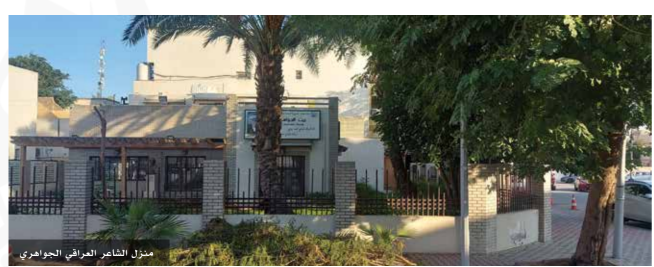
فالمضمون الأبرز في البيت هو الحنين إلى الحبيب والمنزل، وما البكاء سوى الرغبة التي هاجت عندما مرّ الشاعر وصاحباه بهذه البقعة التي يعطى علامات جغرافية دالّة عليها «سقْط اللّوي، والدَّخول، وحَوْمل»، وكلها أماكن لها ذكريات يحنّ الشاعر إليها.

ومنذ قالها امرؤ القيس، تداولها الشعراء من بعده، حتى غدت تقليدًا أدبيًا وفنيًا وجماليًا، لا تبدأ معلَّقة إلَّا بالتأسيس للمكان، عبر هـذا التعبير عن الحنين والوقوف على الأطلال، وبكاء من كان يسكن الديار، والشكوى لبعد الفراق، وتبدّل أحوال الزمان، وهو ما نجده عند طُرَفة بن العبد (في ربطه بَين ديار خَوْلة ووَشْم معصم اليَـد)، وكذلك المعنى ذاته عنـد زهير بن أبي سـلمي، والنابغة، والحارث بن حلّزة وغيرهم كثر.

ولكن.. ما الذي يشدّنا إليه في الماضي فيحنّ القلب لاستعادة

هل هو المكان الذي سكنّاه فسكن القلب، فلما أن بعدت الشقة بيننا وبينه برزت على السطح ذكراه، أم هم الصحب والأحبة والأهل والخلّان، الذين ألفناهم، فلما أن فارقونا أو افترقنا عنهم حنَّت إليهم الروح، أم هي الروح التي تحاول عبر الحنين أن تصنع لنا ذاكرة أخرى، غير ذاكرة السمع والبصر والألوان والروائح؟

يبدو أن كل ذلك وأكثر، هو ما تشكلت منه صور الحنين في الشعر العربي، كما التقطتها قرائح الشعراء ورسمت دقائق تفاصيلها بما تحمله من أمل وألم وشجن وأنين وسرور وحبور



ولعلنا بنظرة فاحصة متأمّلة في مدوّنة الشعر العربي منذ بداياته حتى الآن، يمكن تصنيف أنواع الحنين بين: الحنين إلى الأماكن التي تشكلت فيها الذكريات، والحنين إلى الناس الذين كانوا ورحلوا أو فرَّق الزمان بينهم، والحنين إلى الزمان أو العهد الذي مضى (ومنه الحنين إلى الطفولة أو الصّبا أو الشّباب)، والحنين إلى قطعة من الروح كانت فيها المشاعر متأثرة بعوامل متعددة (كأن يحنّ الإنسان إلى روحه عندما كانت مقبلة على الحياة قبل أن يسأمها ويعرض عنها).

وربما لا يسعنا هنا - من بين كل ذلك - سوى الوقوف سريعًا وإن نامَ جَفْني كَانَ نَومي عُلالَةً أَمام «الحنين إلى المكان» نظرًا لاتساع مساحة التعبير عن كل أَحِنُ إلى المكان» نظرًا لاتساع مساحة التعبير عن كل أَحِنُ إلى قِلكَ المَنازِلِ كُلّما الشعر العربي، بما يستدعي المجلدات أَحِنُ إلى قِلكَ المَنازِلِ كُلّما للحاطة به.

ولعل أول صيغة تعبيرية من صيغ الحنين إلى المكان تتجلّى في المزج بين الديار وساكنيها، فنحن نَحِنُّ إلى المكان الذي كنّا في ه وفارقناه، وترتبط الأماكن في وجداننا بمن أحببناه وألفناه وصحبناه فيها، وعندما نبين عنهم تتأجّج مشاعر الحنين إليهم، وهو ما يعبر عنه ابن حزم، في «طوق الحمامة» قائلًا: «البَيْن يولد الحنين والاهتياج والتذكّر».

أول أشكال الحنين في الشعر يتمثل في الوقوف على الأطلال

يتبدّى ذلك كثيرًا مع عنترة بن شداد، عندما يمزج بين الحنين إلى المحبوب والحنين إلى منازل المحبوب، فيتوحّدان في صيغة مركبة يتداخل فيها طيف الحبيب المنتظر «عبلة»، مع منازلها التي تحضر في الخيال، مع الطير وغنائه:

وإِن نَامَ جَفْنَي كَانَ نَوْمَي عُلالَةً أَقَـولُ لَعَـلً الطَّيْفَ يَأْتِي يُسَلِّمُ أَحِنُ إِلَى تِلَـكَ الْمَنازِلِ كُلَما خَـدا طَائِرٌ في أَيكَةٍ يَتَرَنَّمُ كَيْتُ مِنَ الْبَيْنِ المُشِتِّ وَإِنَّنِي مَنَ الْبَيْنِ المُشِتِّ وَإِنَّنِي صَنَ الْبَيْنِ المُشتِّ وَإِنَّنِي صَنَ الْقَنَا لَـوْ عَلَمْتُم صَبَورٌ عَلَى طَعْـن الْقَنا لَـوْ عَلَمْتُم

إذ يقض عليه الحنين مضجعه، ويجعل نومه خفيفًا سريعًا، وما تفتأ صور منازل المحبوب تخايله، وتعود ذكراها كلما ترنّمت



وسوف يتكرر هذا المعنى في الشعر العربي (المزج بين الحنين إلى المحبوب ومنازله)، وبخاصة مع قيس بن الملوّح، في العصر الأموي، الذي يمزج بين حب الديار وساكنيها، بما يؤنسن جدران المنازل ويجعلها حية تحمل المشاعر:

أَمُرُّ على الدِّيارِ دِيارِ لَيلى أُقَبِّلُ ذَا الْجِدارَ وذَا الْجِدارا وما حُبُّ الدِّيارِ شَخَفْنَ قَلْبي ولا حُبُّ الدِّيارِ شَخَفْنَ قَلْبي ولَكنْ حُبُّ مَنْ سَكَنَ الدِّيارا

وفي العصر العباسي، يعيد وجيه الدولة الحمداني، المعنى والمدخل وطريقة التعبير ذاتها، عندما يساوي بين المنزل والأحباب، يقول:

أحِنَّ إلى الأحْباب والمَنْزِلِ الرَّحْبِ
وأَقْنَعُ أَنْ أَهْدِي السَّلَامَ مَعَ الرَّكْبِ
ولَولا طِلابُ العِزِّ ما كُنْتُ راحِلًا
إلَى بَلَدِ الأَهْوازَ عَنْ بَلَدِ العُرْبِ
أحلُ بِلادَ الجَدْبِ وهي عَزيزَةٌ
وأهجُرُ أَرْضَ الخصْب والذُّلُّ في الخصْب

فالمكان/ المنزل المتسع الأرجاء يمتزج بالأحبّة ساكنيه، وبلاد العرب هي ذاك المنزل الرّحب، الذي ما فارقه الشاعر إلّا لضرورة يقتضيها الواجب وتفرضها الأحوال، طلبًا للعزّة، وهو فراق حتمًا سينتهى ويعود به إلى موطن حنينه وأحبّته.

وقريب من ذاك المعنى، ما سنجده عند الوزير المهلّبي، في العصر العباسي، عندما يعبّر عن حنينه إلى بغداد، وشوقه إليها، ومزجه بين المكان والمحبوب (إلف):

أَحِنُ إلى بغدادَ شَوْقًا وإنْما أُحِنُ إلى إلْثِ بها ليَ شائقِ مُقيمٌ بأرضٍ غِبْتُ عنها وبِدعَةٍ إقامة مَعْشوقِ ورِحْلةَ عاشِقِ

وهناك علامة بارزة تكشف عن ذاتها بوضوح لقارئ الشعر العربي في شعر الحنين الذي يمزج بين المكان وساكنيه، وهي الحنين إلى «نجد». فلماذا كانت نجد على وجه الخصوص هي المستأثرة بكل هذه القصائد؟

لا تبدأ معلّقة إلا بالتأسيس للمكان عبر التعبير عن الحنين



هل هو الشغف بالمكان ومفردات الطبيعة فيه، أم تكرار ذكرها مرتبط بحنين «قيس» إليها لكونها موطن ديار محبوبته «ليلي»، أم هو التراكم الشعري الذي ربط بين نجد والحنين في كثير من قصائد الشعراء؟

يبدو أن ذلك، مجتمعًا، كان وراء هـذا الحنين، فقيس يرتبط حنيف إلى نجد بليلى، حيث يتوحّد المكان مع المحبوب، ويصير الحنين هو الأمل المرتجى من الحياة، لكنه عندما يبلغ من روحه مبلغ اليأس، ويردّ على الخاطر احتمال عدم إمكانية الرجوع إلى نجد، فإنه يرى ذلك نهاية الحياة ومنتهى الرجاء فيها:

أَحِـنُ إِلَـى نَجُـدٍ وإِنَـي لَآيِـسٌ طَـوالُ اللَّيالي مِن قُضولٍ إلى نَجْدِ وإنْ يَكُ لا لَيْلـى ولا نَجدُ فَاعْتَرف

بِهَجْرِ إِلَى يَـوْم القِيامَـةِ والوَعْدِ

غير أنه لم تكن نجد وحدها هي موضع الحنين ومقصده، وإنما سنجد في الشعر العربي كثيرًا مما يوسع دائرة المساحة الجغرافية، لتتجاوز نجدًا إلى ما حولها من كل إقليم الحجاز وما يشمله من أماكن دينية لها مكانتها عند عموم المسلمين وبخاصة مدن: مكّة، والمدينة / يشرب، والطائف، والعلا، وجدة، وأبّها، وتبوك.

فهذا قيس بن الملوّح، يعبّر عن حنينه إلى العموم أولًا (أرض الحجاز) ثم الخصوص ثانيًا (خيام نَجد)، ثم خصوص الخصوص لمن سكن هذه الخيام (المَحبوب وعَينيْه)، ثم المزج مع شعور المحبّ العاشق والراغب في الإقامة والجوار، طلبًا للقرب من المحبد:

القوافي





### نحن نحِنُّ إلى المكان الذي كنا فيه وفارقناه

أحِنُّ إلى تُرْبٍ ثَـوى سَـكَنَا بِـه فَالثُمُـهُ شَـوْقًا لِمَـنْ وُسَـدَ التُّرْبِا وَأُطْبِـقُ أَجْفانـي أُحـاوِلُ غَفْـوَةً فَاكِ الهُدْبِا فَيَأْبِـى هُناكِ الهُدْبُ أَن يَصِلَ الهُدْبِا لَعَمْرِي لَقَـد نالَ الـرَّدى مِنْيَ الذي أرادَ وخَلَـى الصَّبْـرَ مُقْتسـمًا نَهْبِـا أَرادَ وخَلَـى الصَّبْـرَ مُقْتسـمًا نَهْبِـا

فالحنيان إلى المحبوب يأتي هنا عبر مساك الحنين إلى التراب الذي دفن تحته المحبوب، فصار تقبيله تقبيل المحبوب، ولأن الواقع مرير سيمنع على العقل تقبيل مثل هذه الفكرة، لذا كان اللجوء إلى الخيال هو الأنسب حلًّا، إذ الغفوة ربما تصل بين الخيال ومراد النفس، وعندما تمتنع الجفون بفعل التهاب لظى الحنين يعود الشاعر إلى ساكن الترب، ليكشف عن بعض جوانب هذا الحنين ومبرراته.

وهكذا الأمر كلّما بحثنا في جنبات شعرنا العربي عن الحنين ومفرداته وتجلياته وصوره، فإننا سنجد الكثير مما استحقّ التعبير عنه، ومما أجادت قريحة الشعراء رسمه وتصويره، وإن كان المقام قد توقف هنا أمام إطلالة عن الحنين إلى المكان فقط، فإن الأشكال الأخرى تزخر بكثير من النماذج المعبّرة في هذا الشعر، ومنها الحنين إلى الأشخاص والزمن الغابر والأحوال النفسية التي كانت ومضت، وغيرها من أشكال وتجليات أبدعتها قريحة الشاعر العربي، ولم تزل.

أحِنُّ إِلَى أَرضِ الحِجازِ وحاجَتي خيامٌ بِنَجْدِ دونَها الطَّرفُ يَقصُرُ وَما نَظُري مِن نَحْو نَجْدِ بِنافعي أَجَلْ لا ولَكِنَتِ عَلَى ذَاكَ أَنظُرُ أَفْتِ كُلِّ يَـومٍ عَبِرَةٌ ثُمَّ نَظَرَةٌ لَا عَلَى ذَاكَ أَنظُرُ اللَّهُ عَلَى ذَاكَ أَنظُرَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ يَـومٍ عَبِرَةٌ ثُمَّ نَظَرَةٌ لَا عَبْرِي ماؤُها يَتَحَدَّرُ مَتى يَستَريحُ القلبُ إِمَا مُجاوِرٌ مَا وَهُا نَتَذَكَّرُ مَتَى يَستَريحُ القلبُ إِمَا مُجاوِرٌ عَلَى النَّرِحُ لِيَتَذَكَّرُ مَا نَازحٌ يَتَذَكَّرُ مَا نَازحٌ يَتَذَكَّرُ مَا نَازحٌ يَتَذَكَّرُ

وهناك شكل آخر من أشكال العنين إلى المكان في الشعر العربي، وهو العنين إلى موضع، من دون تحديد موقعه الجغرافي، ومنه ما يرد عند علي بن الجهم، في العصر العباسي، عندما يوجه حنينه إلى باب بيت المحبوب، وأهله:

أُحِنُّ إِلَى بابِ الحَبيبِ وأَهْلِهِ وأُشفِقُ مِنَ وَجْدٍ بِهِ وأَهيمُ وإنّي لَمَشغوفُ مِنَ الوَجُدِ والهَوى وشَوْقَي إلى وَجْهِ الحَبيبِ عَظيمُ وقَدْ ضاقَتِ الدُّنْيا عَلَيَّ بِرُحْبِها فَيا لَيْتَ مَنْ أُهـوى بـذاكَ عَليمُ

وستستمر هنده الصيغة من صيغ التعبير عن المكان غير المحدد إلى زمن قريب، ومنه ما تردد كثيرًا عن ابن الأبّار البلسي، في العصر المملوكي، عندما يقول:

ترتبط الأماكن في وجداننا بمن أحببناه وألفناه







لقد جاءت أغراض القصيدة العربية، تبعًا للحالة المتقدة في قلب الشاعر، وتبعًا لرغباته، فيكان منها الغزل والمدح والرثاء، والفخر والحكمة، ومن ثم أضيف إليها

الاعتذار الذي استعان به الشعراء، على إثر الشعور بسوء ما يُنْسَب إليهم من أقوال أو أفعال، وكانوا يرغبون بنفيها عن سلوكهم ومواقفهم، لبلوغ الصفح والمودة، جاعلين قصائدهم مرسالًا مزودًا بالْحُجّة والاعتذار المصوغ بعذب الكلام، وبديع الصور الذي أعطته معاجم اللغة بأنه إقامة للدليل من أجل محو الأثر أو الذنب الذي يود المعتذر دفعه عنه، وأن ما حدث ليس من مقاصد فعله.

ويكون سبيل الاعتذار لأسباب مختلفة، من ضمنها الخوف والندم الذي يرغب صاحبه في بلوغ العفو والغفران؛ ومما يتبين من القصيدة العربية، ومنذ نشوئها الأول بأن الشاعر عمرو بن قميئة، هو أول مَنْ جعل قصيدته لسانًا له في نقل الاعتذار الذي قرّر تقديمه إلى الملك اللّخمي «ابن الشقيقة»، من جرّاء الخوف من أن يتعرض لعقوبته، بسبب الوشاية به عنده، واعترف هو مما اعتراه من خشية بقوله:

إلى ابْنِ الشَّقيقةِ أَعْمَلْتُها

#### أخافُ العقاب، وأرْجو النّوالا

ومن بعد ذلك مضى بتقديم الولاء له جاعلًا أمه وأباه فداء ومقدمة لهذا الولاء، تعبيرًا عن المكانة الكبيرة التي يُكنّها له، ويأسف بعدئذ لما وصل إليه من كلام، مؤكدًا أنه لم يقله وأن مَن نسبه إليه، هو من الوشاة؛ متمنيًا عليه عدم التعجّل في تصديقه؛ ويمضي بقول ما يعبّر عن علوّ قدره عنده مخاطبًا إياه:

وظفوه على إثر الشعور بسوء ما يُنسب إليهم



ماذا تَقولُ لِأفْراخ بذي مَرَخ زُغْبُ الحَواصلُ، لا ماءٌ ولا شَجَرُ؟ أَلْقَيْتَ كاسبَهم في قَعْر مُظْلمة فاغْفرْ، عليكَ سَلامُ الله يا عُمَرُ

ابن زيدون، أصابه ما أصاب الحطيئة حين سجنه حاكم قرطبة أبو الحزم بن جهور، فكتب وهو في عتمة الحبس قصيدته، بغرض الاعتنار مادحًا إيّاه وواصفًا شخصه بمكارم الأخلاق الفيّاضة بالتسامح الذي يتّسع للعفو عنه وتجاوز ذنبه، لأنه من البشـر، وليـس معصومًا مــن الزلل، وكأنه بذلك يعتــرف بوقوعه بالخطأ، لأن سماحة حاكم قرطبة تتسع للغفران له ومسامحته، لذلك وسمه بكريم الصفات، قائلًا:

والجانب السُّهل والمُسْتَعْتَب اليَسَر

جَمال مَرأى عَليه سَرْوُ مُختَبَر

لا عُنْدرَ منها سوى أنِّي منَ البَشَر

ولا يتوقف الإمام الشافعي في مقارباته الشعرية والفقهية عند

حدود تقديم الاعتذار، بل يمضى إلى الحثّ على قبوله والاكتفاء

به، للصفح وإصلاح ذات البين. ويذكر بأن أحدًا جاء إليه يُعْلِمه

ذو الشِّيمة الرَّسْل إنْ هيجَتْ حَفيظتُهُ

مَنْ فيه للْمُجْتَلِي والمُبْتَلِي نَسَقَا

هَبْنى جَهلْتُ فكانَ العلْقُ سيّئةُ

بمن أساء إليه في غيابه فرد عليه:

والأنصاب يُسفَحُ بَينَهُنَّ دَمُ وأمــرُّ دونَ عُبَيدَةَ الــوَذَمُ أُغُدر فَيُؤثَر بَيْنَنا الكَلمُ

جعلوا قصائدهم مرسالا مزودا بالحجة والاعتذار

مَا قُلْتُ مِن سَيِّئَ مِمَا أُتَيِتَ بِهِ إذن فَلا رَفَعَتْ سَوْطي إلَيَّ يَدي إلَّا مَقولَةَ أَقْوام شَقيتُ بها كَانُتُ مُقَالَتُهُم قُرْعًا عَلَى الكبد

وشاطر الشاعر عدي بن زيد العبادي، زميليه ابن قميئة والنابغة، الخشية في تقديم الاعتذار، لكن تقديمه له كان من داخل السجن الذي أودعه خلف قضبانه ملك الحيرة النَّعمان، فأودع أسفه ضمن قصيدته، وطلب من المشرف على سجنه إيصال خطابه إليه، كاشـفًا فيه انكسـاره والظلم الذي أصابه من التهمة الموجّهة إليه التي سعى للتنصّل منها، بإخبار النَّعمان بأن من لفّقوها له هم من الأعداء؛ فقال:

أبْلغ النُعُمانَ عَنَّى مَأْلُكًا قَوْلَ مَنْ خافَ اظْطنانًا فاعْتَذُرْ إنني والله فاقبل حَلفَتي الأُبِيلُ كُلِّما صَلَّى جَازُ مُؤمِنُ الصَّدْرِ يُرجِّي عِتقَهُ يومَ لا يُكُفرُ عَبْدُ ما ادَّخَرْ

واعتــذار طرفة بن العبد، من الملــك عمرو بن هند، جاء من جرًّاء خوف شديد منه، لاتصافه بالقسوة والتنكيل والظلم، وخشى أن يطاله عقابه، بعد أن نقل له عدد من الواشين بأنه قد هجاه، وتهكُّمَ منه، وسارع إلى نفى هذه التهمة، وتبرئة نفسه ومخاطبته: إنْي وَجَدِّكُ مِا هَجُوْتُكُ

ولَقَدْ هَمَمْتُ بِذَاكَ إِذْ خُبِسَتْ أَخْشى عقابَكَ إِن قَدَرْتَ ولَمْ

قِيلَ لي قَد أُسى عَلَيْكَ فُلانٌ قُلْتُ قَدْ جاءَنى وأحدَثَ عذرًا

والبُحتريّ، يتقاطع مع الإمام الشافعي في قصيدته «اقبَلْ مَعاذيرَ مَن يَأتيكَ مُعتَذرًا»، ويشاركه دعوة قبول الاعتذار، ويمضى معه في تجسيد فضيلة ذلك، مبيّنًا بأن الخير في قبول تأسّف من اعترف بخطأ فعله لما فيه من برّ، وليس الصواب في الإصرار على التوقف عند حدود ما وقع به من زلل، لأن مؤدّى ذلك سيوصل إلى الضغينة وحدود الخسران والقطيعة، وجاء التعبير عن ذلك:

فَقَدْ أَطَاعَكَ مِنْ يُرضِيكَ ظَاهِرُه وقد أُضَلَّكَ من يَعْصيكَ مستترا خَيْرُ الْخَليليْنِ مِن أَغْضِي لصاحبِه ولَـو أرادَ انْـتـصـارًا منه لانتصرا

النابغة تعرض إلى نقمة النعمان عليه بعد الوشاية

ومن الاعتدارات اللّافتة، ذلك الذي توجه بـ الحطيئة إلى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب، بعد حبسه له عقوبة لهجائه الزِّ بْرِقانِ بِن بِدر، مصورًا حال أولاده الصعبة، وكأنهم أفراخ صغار لـم ينبت لهم ريش، ولا معيل لهم بعد غياب مَنْ يرعاهم عنهم، بسبب إمساكه بعتمة السجن، وأرفق اعتذاره للخليفة عمر بالسلام عليه، واستدرارًا لعطفه خاطبه بالسؤال:

ومُـقامُ الفَتي عَلى الــذُلِّ عارُ ديَــةُ الـذُنبِ عندكنا الأغـتـذارُ

اقبل مَعاذيرَ مَنْ يأتيكَ معتذرًا إِنْ بَرَّ عندكَ فيما قالَ أو فُجَرا

فأهلى فداؤك مُستَعْتبًا

أتاكَ عَدُوً فَصَدَقْتَهُ

فَما قُلْتُ ما نَطَقُوا بِاطْلًا

بغضب النُّعمان منه ودفعته إلى القول:

أَتاني أُبَيْتَ اللَّعْنِ أَنَّكَ لُمْتَنِي

عَتَبْتَ فَصَدَّقْتَ فِي الْمَقَالا

فَهلا نَظرت هُديت السُّؤالا

ولا كُنْتُ أَرْهَابُه أَنْ يُقَالا

وتلُك التي أَهْتَمُ منها وأَنْصَبُ

ولم يكن النابغة الذبياني أحسن حالًا من سابقه، فهو كذلك،

تعرض إلى نقمة النُّعمان، أيضًا بعد الوشاية به إليه، الإفساد العلاقة

بينهما، ولم يتمكن من إخفاء خوفه من ردّة الفعل التي يمكن أن

تصيبه بسبب الواشين من حاسديه، على ما يتمتع به من مكانة

وحظوة عند النُّعمان، وأفصح هو ذاته عما فاض في داخله من

هذا الخوف الذي جاء من أثر الملامة التي تصاعدت مصحوبة

وأرفق بعد ذلك اعتذاره له بالقسم بربّ الكعبة بالبراءة مما

وصله عنه، وهذا التعظيم بالقسم يبتغى النابغة منه، استعطاف

قلب النُّعمان ليظفر منه بالعفو، ومضى إليه بالخطاب:

ويبدو أن المتنبي أخذه اعتداده بنفسه إلى جهة أخرى، يأتي فيها الاعتــندار تلميحًا وليس تصريحًا، فهو ما إن لا حظ ذات مرة بعـض الإعــراض والجفوة من سـيف الدولة، بـادر بالإيماء إلى الأسف غير المباشر مقدّمًا إيّاه بتعبير من التردّد والخجل، وقائلًا لــه إن اعتذرت لك عن ذنب لم أقترفه فإن في ذلك رياءً وفعلًا رخيصًا، وعندئذ يتوجب عليّ الاعتذار من اعتذاري، لأنني لم أكن صادقًا؛ وما قلته في مدحك أصدق من أي اعتذار يقال. وجاء هذا التعبير من المتنبّى لسيف الدولة في قوله:

أَسَارِقُكَ اللَّحْظَ مُسْتَحْيِيا وأَزْجُرُ في الْخَيْلِ مُهْرِي سِرارا وأَعْلَمُ أَنَّي إِذَا ما اعْتَدُرْتُ إليكَ أَرادَ اعْتِدَارِي اعْتِدارا ولي فيكَ ما لَمْ يَقُلُ قَائلُ وما لَمْ يَسِرْ قَمَرٌ حَيثُ سارا

وفعل الشيء نفسه، حين نسبوا إليه هجاء لم يقله عن صديقه الحسن بن إسحاق التنوخي، فقدم له براءته، بصيغة النفي وليس الاعتذار الصريح، معللًا له ذلك بأن مكانته وصفاته الزاهية تكذّب ما فعله الوشاة الذين يحاولون إحداث القطيعة بينهما، وأضاف إليه مستنكرًا ما حدث ومنطلقًا من الودّ الكبير بينهما وسائلًا إيّاه:

الشافعي يمضي إلى الحث على الاعتذار وقبوله

أَتُنْكِرُ يا ابْنَ إسْحاقِ إِخائي وتَحْسَبُ ماءَ غَيْرِي من إِنائي وما اسْتَغْرَقْتُ وَصْفَكَ في مَديحي فأُنقِصَ مِنْهُ شَيْئًا بالهِجاءِ وهَبْني قُلتُ: هذا الصُّبْحُ لَيْلٌ أيعْمَى العالمُونَ عَنِ الضَياءِ

ويتساءل ابن الوردي إن كان له عذر إذا ما أقدم على عدم قبول اعتذار مَنْ يحب، ومحاولة هجرهم ونسيانهم، ويرى في إثر هذا التساؤل بأنه غير محقّ في موقفه، وعليه التجاوب مع مَنْ يحاولون إصلاح ذات البين مع محبيّه، مرددًا لنفسه في أصداء قرار القبول:

اَنا إِنْ سَلَوْتُهُم فَما عُـذْري لا أَدْمُعي نَـفَدَتُ ولا صَبْري لا أَدْمُعي نَـفَدَتُ ولا صَبْري قالوا اعْـتَـذِرْ للاَئمينَ نَعَمْ عَـذُري بأني ذو هَـوى عُـذُري





ويبتعد صفي الدين الجلّي، بعدره وباعتداره عن الذات الإنسانية إلى الذات الإلهية رائيًا إيّاها الأكرم والأقرب إلى الصفح من الاعتدار ذاته، لأنها الرحمة والغفران المطلق، فيمضي متوجّهًا إلى المولى تبارك وتعالى، مناجيًا إيّاه:

العَضُو مِنْكَ مِنَ اعْتِذَارِيَ أَقَرَبُ والصَّفُّح عَن زَلَني بِحِلْمِكَ أَنسَبُ عُذْري صَريحٌ غَيْرَ أَنِّيَ مُقسِمٌ لا قُلْتُ عُذَرا غَيْرَ أَنِي مُذَنِبُ يا مَنْ نَـمُتُ إلى عُـلاهُ بأَننا في طَـى نعمَة مُلكه نَتَقلَبُ

ويبقى إبراهيم ناجي، أسير الإخلاص والوداد الذي تلمّسه من صفوة أصدقائه القلائل، ولم يتردد بتقديم الاعتذار لهم، إن لم تستطع قصيدته الإحاطة بما في قلبه لهم من حبّ، واحترام، رغم أنه مشهود له بعمق البيان وقوة العبارة، وأكد لهم في سياق

المتنبي أخذه اعتداده بنفسه إلى جهة أخرى

ذلك أن الجمال الذي تبدّى له منهم بدا له أكبر مما على لسانه من كلام، فقال:

يا صَفْوَة الأَحْباب والخِلانِ
عَفْوًا إِذَا اسْتَعْصَى عَلَيْ بَياني
الشُّعْر ليس بِمُسْعِفِ في ساعَةٍ
هي فَوقَ آيِ الْحَمْدِ والشُّكْرانِ
وأنا الّذي قَضَى الحَياة مُعَبِّرًا
ومُرْجَعًا لِخوالجِ الوُجدانِ
ومُرْجَعًا لِخوالجِ الوُجدانِ
أَقِفُ الْعَشِيّةَ بِالرفاقِ مُقَصَرًا
حَيْرانَ قَدْ عَقَدَ الْجَمِيلُ لساني

لقد جاء الاعتذار في قصائد الشعراء، رغم قلّته، غنيًا بتعدّد أنواعه وأسبابه، وثريًّا بالصور التي جسدت آفاقه وملامحه، وبالتراكيب التي عبرت عنه وأخذوا عبرها فرصتهم بطلب الصفح وإصلاح ذات البين مع مَنْ اكتشفوا وقوعهم بالزلل والخطأ، مبتعدين بذلك من الوقوع في مستنقع الأحقاد والضغينة والقطيعة المؤدية إلى خراب العلاقات، وسدّوا بذلك الفجوة أمام الوشاة لمصلحة الحياة التي يسودها التسامح والصفاء والمودّة.

القولي

## وقفة في محرابها

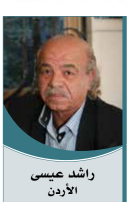


## همسة من جزيرة النور

فَحَسْبِي أنني إِنْ جِاعَ حُلْمِي جعلتُ قصيدتي خُبْزَ الكَفاف

نتوهُ بنا فَتَجْمَعُنا القوافي كما ينمو الكثيبُ من السّوافي ونُزْهـرُ في الحصي ليصيرَ ورْدًا ونبتكـرُ النـدي والليـلُ غافـي فلا شمس تُفكّر بانكساف ولا قمر يهاجس بانْخساف ولا ثمرٌ يشيخُ ببال غصن وإنْ حانت مواعيدُ القطافِ فَتُدفِقُ من أصابعنا المعاني مياهًا تستغيثُ بها الفيافي وإنْ كُسِرتْ مرايا الروح فينا يمُدُّ لها الخيالُ يَدَ التعافي وإن جفَّتُ رُبِ الأحلام عمْدًا يبرِّئُها المجازُ من الجضاف كفاني الشعرُ أني فيهِ أحيا فلا يحتاجُني عُمْرٌ إضافي وحيدٌ كالحقيقة حين تبكى فيهزمُ دمعُها الشَّكَ الخرافي أنا الشجنُ المسافرُ في النوايا ونهرُ الشعر يجري في شغافي لكَـمْ شـربتْ طيورٌ مـن حنيني وكـم حنَّ السـرابُ إلى ارتشافي وكم سهرَ النهارُ بجنب ظلى وكم عشقَ الدجي الساجي ضفافي إذا ما الشعرُ عانى البرد يومًا أنوَّمُهُ معي تحت اللحافِ أطوف به المُنى جرحاً فجرحاً فيشفى قبل خاتمة المطاف فما إلاهُ لي صقرٌ وفيٌّ يحلّقُ في شتائي واصْطيافي فيا أسطورة الشّعر اطْمئنتي ولا تأسي عَليّ ولا تخافي







## اعتذارات

جاؤوا .. وكُنْتَ تَدورُ حَوْلُ غيابه وسَرَوْا إليكَ على امْتِدادِ سَرابهِ وتَباحَثوكَ إلى أن اخْتَلَفوا ..فكانَ

الأمْـرُ أنّـكَ لَـسْتُ مِن أوحَـي بــه ولأنَّـكَ المُلْقى عَلَيْكَ كَتُهْمَة

أنْهيتَ دَرْبَكَ وانْكَسَرْتَ ببابه كَالْخُوْفُ حَرَّضْتَ السُّـوَّالُ على الجواب

وما اكْتفيتَ بصَمْتكَ المُتشابهِ واخْتَرْتَ عُمْرًا فَوْقَ ما تَحْتاجُهُ

لتعود تعتُبُهُ على إضرابه و وجَــدْتُ أنّـكَ لا تَـنـالُ الـمَـوْتَ

إلَّا وانْطُويْتُ على سَرير عَذابِهِ يا أيُّها المَجْهولُ مُنْذُ فَجيعَة

خُـذْ صَـدْريَ المَنْفي بكلِّ رحابهِ

أنا ذئبُكَ المَنْسِيُّ، أَنْهَكَهُ الأَسي ماعاد يَلْمَعُ مُبْتِعَاكَ بِنابِهِ

ما عادَ كالباقينَ يَلْبَسُ جوعَهُ

أو قُلْ تَجَرّدُ مِنْكَ كُلُّ ثيابِه







أو إنَّــه اتَّـخَــذَ الــرَّمــادَ أُدلَّـــةً ما جَادَلَتْه النّارُ في أسْبابهِ سا أنُّها المجْهولُ هذا الوَجْهُ حَطَّم كُلَّ ضحْكَته بعُمْق خَرابه ولأنَّ عُمرى كان أوّل مَنْ طغى رأسى عَلَيْه، أَضَعْتُ كُلَّ شَبابه فَ بَدَأْتُ أَعْرِفُني كَثِيرًا مِثْلَما يَتُوقُّعُ المَفْجِوعُ حَجْمَ مُصابه لَكنّني طفْلُ يُفكّرُ أَنْ يَراكَ وأنْت أوسع من مدى استيعابه طفْلٌ تَسسَرَّحُ مِنْ طُفولَتِه لتَطْغي فيه حَسْرَتُهُ على ألْعابه يَتَلَمَّ سُ الطَّرِفُ المُقَعَّرِ في الحَياة مُعَبِّرًا فِيهِ عَن اسْتِغْرابِهِ ويعيشُ مَنْقوصًا، لحاجَته إلَيْكَ فَقَطْ على أمَل اكْتِمال نِصابهِ فالحُزْنُ يِأْخُدهُ بَعيدًا مِنْ يَدى وأنا هُنا أَبْكي اتِّساعَ غِيابِهِ



يشغل اليوم منصب عميد كلية دار العلوم بجامعة القاهرة، ولمه إصدارات شعرية هي: «هبل»، و «طلال الهوملي»، و «رجل يحاول الرجوع إلى البيت»، و «الغراب الذي يسكن الأثل»، فضلًا عن دواوينه الأخرى المخطوطة كد «طلل فيروس سي»، و «حوار الريح والعصافير». قال عنه الدكتور محمود الربيعي، أستاذ النقد والأدب المقارن بالجامعة الأمريكية: «أحمد بلبولة شاعر متزن، واضح معنويًا، وموسيقيًا، وهو أحيانًا يلتزم بما يلزم، ويصل إلى ما لا يلزم؛ وهو عندي خط دفاع ضروري للشعر في زمن ضاع منه أعلاه».

أي زمن ضاع منه أعلاه».

• ما قاله عنك أ.د محمود الربيعي كان أثناء مناقشة ديوانك الأول: «هُبَل»، الذي قدمه الربيعي في متحف أحمد شوقي، عام

عبدالرزّاق

- شهادة من أستاذي أعتز بها كثيرًا، واليوم اتسعت التجربة، أكتب الآن الشعر العمودي، والشعر الحرّ، والقصيدة الكولاجية التي تتجاور فيها أنماط الشعر كلها، لكن الشيء الذي أحرص عليه أن أكون واضحًا معنويًا؛ فالشاعر - إلى جانب مسؤوليته عن تجديد اللغة - مطلوب منه ألّا يتعالى على القارئ، خصوصًا إذا كان من أصحاب الرسالات، وأعد نفسي - بكل تواضع- صاحب رسالة. ولست من أنصار نظرية الفنّ للفنّ، ولا من أصحاب مذهب الغموض؛ وعلى ذكر التوازن، فلا أنزل بلغتي لأن تكون كلغة الشعر المترجم، ولا أفصلها عن تاريخها، أو أنزع عنها حراشفها، ولا أكبح حمياها.

في حواره مع «القوافي» يؤكد د. أحمد بلبولة، أن رهانه والذي يبقى بعد كل شيء، فن الذاكرة الأول: «هُبَل»، الذي قدمه الربيعي في متحف الدائمة، وغيره مما ذكرت سرعان ما يتبخر ويمحو بعضه وغيضة عدت التجربة بعد عشرين سنة ؟ بعضًا؛ الشعر موجود، والجيد منه كثير في الأقطار العربية - شهادة من أستاذي أعتز بها كثيرًا، واليو، كلها، لكن الشعراء يحملون على كواهلهم وحدهم أعباء هذه أكتب الآن الشعر العمودي، والشعر الحرّ، والقصي

وفي هذا الحوار نستطلع آراء الدكتور بلبولة، في قضايا شعرية وثقافية كثيرة:

# علی ا

على الشاعر ألّا يتعالى على القارئ



#### • هل الشعر اليوم في موقف دفاع بمعركة إثبات وجود؟

- نعم الشعر في موقف حرج الآن، والشعر عصب هذه الثقافة، الشعر الموزون المقفى، وأعلم أن هذا الرأي سيزعج أصدقائي من كتّاب الشعر الحرّ، والنثر، لكن هذا ما استقرّ لدى من رأى. المشتّتات الآن كثيرة، والفنون التي تنافس الشعر كثيرة كالسينما والدراما؛ وفي عصر تكنولوجيا المعلومات، الشعر موجود لكن وسط طوفان المحتوى الإلكتروني الذي يغرق فيه إنسان هذا العصر إلى أذنيه، ورغم ذلك أقول للشعراء: استمروا ولا تنتظروا كلمة شكر، فأنتم حرّاس الثقافة العربية.

#### • كونـك عميد كليـة دار العلوم بجامعة القاهـرة التي خرجت الكثير من الأسماء الشعرية؛ ما دور الكلية في تعزيز الخطوط

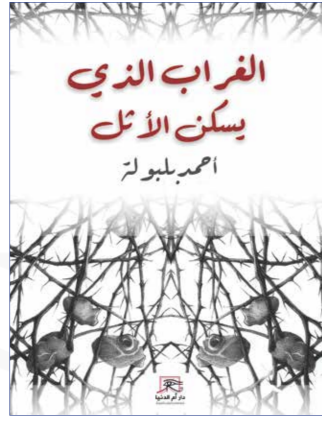
- قدّمت دار العلوم - كما تفضلت- أسماء كبيرة في عالم الشعر، بل إن د. أحمد الشايب، كان أحد مؤسسى جماعة «أبولو»، كما قدّمت على الجارم، ومحمود حسن إسماعيل، أول من كتب الشعر الحر، وهو أستاذ المدرسة الجديدة بلا منازع فى تاريخ الشعر العربي، وطاهر أبو فاشا الذى طوّع «ألف ليلة وليلة» للدراما الإذاعية، ومحمد مفتاح الفيتوري، الشاعر الإفريق العظيم، والهادي آدم الذي غنت له أم كلثوم «أغدًا ألقاك»، وفاروق شوشة، صاحب «لغتنا الجميلة»، وأبو همام، عبد اللطيف عبد الحليم، وهاشم الرفاعي..، ومن الشباب عبد

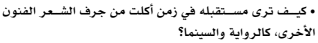
### بيوت الشعر فكرة رائدة أحدثت فارقا كبيرا

والقائمة تطول... أقول قدمت ولا تزال تقدم، وأكاد أجزم أنه لا تخلو فعالية شعرية عربية كبرى من شعراء دار العلوم، مع اختلاف الأعمار.. معظمهم احتضنتهم جماعة الشعر بالكلية، التي كنت أشرف بريادتها، ولم أتركها إلا لانشغالي بمهام العمادة. ولا تـزال جماعة الشعر إلى الآن تؤدى دورها على أكمل وجه، وتمدّ الساحة الشعرية العربية بأصوات شعرية أصيلة، تعلّمت العربية على أيدى علماء قمم في تخصصهم في العلوم العربية والإسلامية. وقاعة على باشا مبارك، مؤسس دار العلوم بالكلية تستضيف كبار الشعراء من مصر والأقطار العربية، وعلى منصتها أنشد صلاح عبد الصبور، وأحمد عبد المعطى حجازي، ومحمد إبراهيم أبو سنة، وأمل دنقل، وعبد الله البردّوني، ونزار قباني، ومحمد الشهاوي، وحسن طلب، وحلمي سالم، ورفعت سلام. وأنا حين كنت طالبًا شاركت في أمسية كان فيها الفيتوري، وفاروق شوشـة، ومحمد التهامي، ولذلك لا تعجب إذا سـمعت من يقول وراء كل حجر في دار العلوم شاعر؛ لا أبالغ إذا قلت بتحوير خفيف لكلمة الإمام محمد عبده، عن دار العلوم: «يموت الشعر فى كل مكان ويحيا فى دار العلوم».



الرحمن مقلد، وأسماء جلال، ومحمد إسماعيل، ونور الدين نادر،

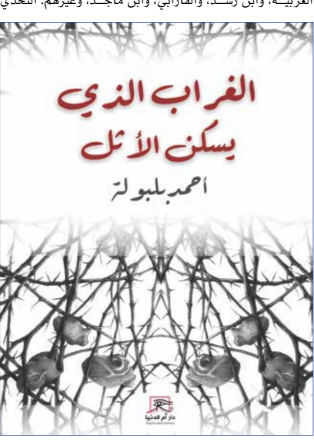




- أحبّ أن أطمئنك أن الشعر حاضر في كل الفنون، وهو البوابة التي يلج منها عظماء هذه الفنون، ويلج منها المميزون في علوم العربية والشريعة، وهي مشكلة أراها زائفة، فحضور الرواية ليس حضورًا قرائيًا بل مرئيًا؛ بمعنى أن الزخم المثار حولها يأتي من تحولها إلى دراما أو سينما، ويأتى من توجه غير مفهوم لدى دور النشر التي تحجم عن نشر الشعر، لأن الشعر باختصار ابن الحضارة، والرواية ابنة المدنية، والمدنية مؤقتة. أما السينما فهي للتسلية والإلهاء، والشعر جدّ وليس هزلًا.

#### • ما الدور المأمول النِّي تؤدِّيه الجامعات في النهوض بواقع اللغة العربية التي تواجه تحديات كثيرة؟

- وقعنا في فخ التجريب وانجرفنا جميعًا وراء تدريس العلوم باللغات الأجنبية، لكن أعتقد أن هذه مرحلة ستنتهى، حين نرى هُويتنا على المحكِّ، لأن النتيجة أن الثقافة العربية الآن وفق هـذا التوجّه تحجل على قدم واحدة، هي قدم العلوم الإنسانية، بينما قدم العلوم التطبيقية التي تدرس بغير العربية معطلة؛ نعود إلى عصورنا الزاهية حين كان ابن سينا يكتب عن العلوم باللغة العربية، وابن رشد، والفارابي، وابن ماجد، وغيرهم. التحدّي



الكبير الآن تعريب العلوم؛ صحيح أن جامعاتنا العربية تخصص برامج في كلياتها لتعليم العربية، لكن لن نتقدم في العلوم إلا إذا درسناها بالعربية؛ لماذا لا يدرس الطب في ألمانيا إلَّا بالألمانية؟ وفي فرنسا لماذا يدرس بالفرنسية؟ وفي روسيا والصين وكوريا الجنوبية؟ وغيرها من العلوم، تعريب العلوم هو السبيل الوحيد لتوطين المعرفة؛ اللغة العربية لا بدّ أن نعى أنها أداة للمعرفة، ثلث تراث الإنسانية مكتوب بالعربية، وهي السبيل الوحيد لاستمراريتنا

#### • تقول في قصيدة «نعودُ كأنًا لم نغب يا مَنازلُ \*\* ونَمُضى كَما أَنْ لَنْ تَعودَ القواهلُ»؛ هل هذا الشعف بالمنازل الأولى نوع من الحنين إلى الماضي؟

فى التاريخ والجغرافيا.

- حنين للمثالية، لليوتوبيا، للفردوس المفقود، هروبًا من الإحساس الطاغي بالاغتراب، والحنين رغبة عارمة في ردم الفجوة بين الواقع والمثال، بين ما يملكنا وما لا نملكه، بين ما نؤمن به وما نمارسه، حنين إلى كلّ شيء يذكّرنا بالإنسان، ومن هذه الفجوة ينبع الفن، من الصدع بين الأنا والنحن، حنين للاتصال الكامل بين الفرد والجماعة، بين الذات والأشياء، التي يشعر فيها الإنسان بالانسجام التام مع المكان: الإيقاع، والرائحة، واللون.

ور القراقي 27



#### • في مرحلة تراجع فيها النقد الأكاديمي، وساد نقد المجاملات؛ كيف ترى واقع النقد الآن؟

- إذا كنت تقصد بالنقد الأكاديمي النقد الموضوعي، فأنا معك في ذلك، أما النقد الأكاديمي الذي تدرسـه رسائل أكاديمية، فأستطيع أن أقول إنه بخير، على الأقل في دار العلوم؛ وفي سياق الحديث عن نقد المجاملات، نعم موجود لكنه ليس ظاهرة مستحدثة، المجاملة موجودة وهي مقبولة إذا انحصرت في إطار الشفهية لا الكتابية، أما ما نفتقده بالفعل، فهو النقد الذي يتوجه إلى القارئ العام، وقد كان موجودًا بانتظام قبل ظهور الصحافة الرقمية وانحسار الصحافة الورقية؛ نفتقد المقالات التي تكتب



### لا تـزال جماعـة الشـعر تؤدي دورها على أكمل وجه

بانتظام وتتابع النشاط الإبداعي متابعة أمينة، التي تمثل جسرًا بين المبدع والقارئ، كمقالات محمد مندور، ورجاء النقاش، وفاروق شوشة، ونفتقد المجلة الثقافية.

#### • هل جعلك عملك الأكاديمي مقلًا في الكتابة الشعرية؟

- لا شكّ في أن العمل الأكاديمي يزاحم الإبداع، لكنه يعد رافـدًا مهمًا مـن روافده، أمـا إذا كنت تقصـد العمل الإداري، والمسؤولية فمن دون شك يؤثر ذلك في الإبداع، خصوصًا إذا كانت لدى المسـؤول رغبة حقيقية في أن يقدم شـيئًا مفيدًا لبـ الاده. وأطمئنك أن الشاعر الحقيقي لا يموت، لأن الشعر له كالنفس والرئة، والقصيدة تأتى وحين تأتى أتهيّأ لها وأشكر الله أنها لا تأتى كثيرًا.

#### • ما دور بيوت الشعر في دفع الحراك الشعري للأمام؟

- بيوت الشعر فكرة رائدة أحدثت فارقًا كبيرًا في مسيرة هذا الفن، وساعدت في ظهور نجوم كثيرة في العالم العربي. ولا شك في أن إدراك صاحب السموّ الشيخ الدكتور سلطان القاسمي، حاكم الشارقة، أهمية هذا الفن في دعم الهُوية العربية، وتعزيز الولاء والانتماء للعروبة والإسلام هو الذي جعله كريمًا في دعم مسيرته، ما أجمل هذه التسمية: بَيْتُ الشِّعْر.

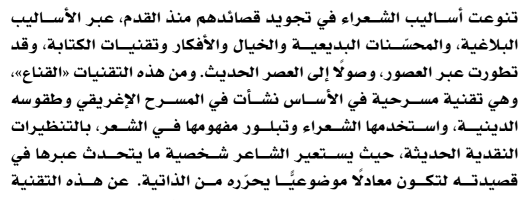
## عش أخضر أحمد بلبولة - مصر

أيعتذر الحبُّ أم يغضرُ؟ وتنسى العصافيرُ أم تَذْكُرُ؟ إذا لم نَصُن لحظةً أكرَمَتْنا غدالكرامتهاتشأرُ

ملأنا صوامعنا بالغلال ففاضت ولم يضرغ البيدر وطرنا إلى جنة تلو أخرى ليجمعنا عشنا الأخضر وعشنا الحياة بأفراحها ولم نشهد الحزن إذ يكبر بكينا نعم وضحكنا كثيرا وظلَّت أمانيُّنا تُنهِلُ تُرى هل يموت الهوى فجأةً وينتحر الشجر المثمرُ؟ ولا يشفع السوردُ في حكمنا عليه ولا يرحم الكوثرُ ولا تفلح اللحظاتُ العذاب ولا الأخريات التي نُنكرُ فماالسحر ماالبحر ماالعطر ماالجمر ما الشعر ما النهر ما السُّكّر وماموعد لم نجئه غدا وبعدغيد موعد آخر وماليلة سوف لا نسهر وماقمر سوف لا يُقمرُ! ومانَه رُبيننايعبرُ لنشرب منه ولا نقدرُ! وما صخبٌ ثار في روحنا لنصمت والصمتُ لا يُكْسَرُ سنعرف بعد فوات الأوان حقيقة مالم نعُدُ نبصرُ غريبين نرجع لكننا كأنا حضرنا ولا نحضر فلا نجد العُشّ في غصنه ولا الريشُ من حوله يُنْثُرُ

29 ( )





وماهيتها، ومتى وكيف يستخدمها الشاعر، استطلعنا آراء نخبة من الشعراء النقاد، وهذه إجاباتهم:

سوريا

عبدالله أبو شميس

### التعسر عن الذات

تقنية القناع من التقنيات الجديدة التي دخلت إلى الشعر العربيّ الحديث، ولم تكن موجودة في الشعر القديم، وعبر هذه التقنية -كما تشير التسمية- يتّخذ الشاعر من شخصية تراثية أو أسطورية ما قناعًا للتعبير عن تجربته، لتحقيق غايتين فنيتين للتأثير في المتلقّي: الأولى، التخفيف من حدّة وقع التعبير المباشر عن التجربة؛ والثانية، الاستفادة من معرفة القارئ بالشخصية القناع ليضمن قدرًا من التواصل والتعاطف بينه وبين القارئ. وهكذا يتفاعل صوتان، صوت الشاعر وصوت قناعه، لينسجا قصيدة واحدة. ورغم شغف عدد كبير من الشعراء بالقناع، فإنّه يحمل -في جوهره- مركزية ذات الشاعر، فالشاعر لا يعنيه القناع بذاته، ولكنه يوظفه للتعبير عن الذات، ومن ثمّ فإنّ القناع يوقع الشاعر في الذاتية، من حيث أراد أن يساعده

لقد حاولت في تجربتي أن أتجاوز هذا التناقض، وتحديدًا في مجموعتي الشعرية «كتاب المَنسيّات» حيث تتضمن المجموعة عشر قصائد على ألسنة نساء من القرآن الكريم، منهنّ: حوّاء وهاجر وراحيل وآسيا وبلقيس ومريم وخديجة. وقد يظنّ قارئ هذه القصائد للوهلة الأولى أنها قصائد أقنعة، لكن الحقيقة أنَّها قصائد تعبّر عن هذه الشخصيات أنفسها، بعيدًا من ذات الشّاعر، ومن ثمّ، أرى في «كتاب المنسيّات» محاولة لتجاوز تقنية القناع، إلى التمثّل، وهو أمر يتطلّب قدرًا أكبر من التّعاطف، ويحمل مغامرة أوسع في الخيال.

سعد الدين كليب

#### حضور لافت

يصعب الحديث عن تقنيـة القناع، بمعزل عن الحداثة الشعرية التي مالت عمومًا إلى التخفّف من الغنائية، مثلما مالت إلى التعبير الشعرى الدرامي، من دون أن تتحوّل إلى حركة درامية طبعًا، وهو ما يتناغم مع نزعتها الجمالية المستجدّة التي تقوم على استيعاب الـذات والواقع من منظور الصراع في الدرجة الأولى.

وقد ارتفع الاهتمام بتقنية القناع شعريًا، فما من شاعر حداثى إلَّا وكان للقناع لديه حضور لافت؛ إذ تحوَّل القناع إلى صورة فنية كلّية، تشتمل على جملة من الصور الجزئية التي تضيء جوانب مختلفة من الشخصية المتقنُّع بها؛ وأشير هنا إلى أننى أميل في دراساتي النقدية إلى اعتماد مصطلح النّمذجة الفنية بدلًا من القناع، لأنّ القناع يحيل على ذات الشاعر المتقنّعة، في حين أنّ النَّمذجة تحيل على الشخصية الفنية المستقلّة في بنيتها ودلالتها عن ذات الشاعر ولو نسبيًا؛ مثلًا بعض الشخصيات التي ابتكرها السياب، كالمخبر والمومس العمياء، هل نقول إنها أقنعة لذات الشاعر، أم إنها نماذج تصوّر حالات إنسانية موجودة في الواقع بنسبة ما؟ وعلى أية حال، فإنّ تقنية القناع أو النّموذج واحدة من أخطر التقنيات الفنية الحديثة، ليس لأنها صورة كلّية تعبّر عن مجمل جوانب الشخصية بالموقف الدرامي المتأزّم وحسب، وإنما لأنها تحتاج إلى قدرات خاصة في الابتكار والاتساق والتكامل في بناء النَّموذج/ القناع، وهو ما لا يجيده الكثير.



عبد النبي عبادي بصر

#### قناع مزدوج

من وجهة نظري، ليس هناك شاعرٌ من دون قناع، خصوصًا إذا فارقنا المفهوم التقليدي للقناع بوصفه إحدى تقنيات كتابة القصيدة، اللغة في ذاتها فخ كبير وهي قناع مزدوج، تخفي خلفها الشاعر والناقد على السواء. ومن هذه الزاوية يُصبح القناع «ضرورة شعرية» وليس «تقنية» وهو ما يعني أن تفسير النص الشعري وتأويله بشكل مُطلق أمرٌ مُستحيل! وهذا ما يُكسبُ الشعر خصوصيته وفرادته بين فنون الكتابة.

لعل هذا الطَّرح المُربكَ يقودني إلى نسف الفكرة المستقرّة التي ترى في «القناع» مُعادلًا موضوعيًا لإشكاليّات يود الشاعر طرحها، فالقناع ليس «خارجًا» يغلّف «داخلًا» وإنما هو فلسفة لغوية بالأساس.

ولقد أعد أبو الطيّب، شاعر القناع بداية من طبيعة موضوعات قصائده مرورًا بلغته وانتهاء بتلقي جمهور الشعر لقصائده، فهو ليس المتنبي الواحد، ولا الفرد، وإنما هو حشدٌ من الأضداد في الشخصي الاجتماعي والكتابة الشعرية.

لكنني قد أتساءلُ عن سبب ظهور «القناع» تقنيةً كتابيةً بمفهومه التقليدي، وهُنا ربما أقترحُ جوابًا وهو تأثّر الشعر بالمسرح، فقد استخدم «الإغريق» القناع طقسًا دينيًا.

أعود إلى الشعر بسؤال: هل القناع إكسسوار شعري؟ بالطبع لا، فهو في الشعر الحقيقي لا يمكن استبداله ولا الاستغناء عنه، لأن الشاعر عندما يكتب، لا يكتب ذاته، وإنما يكتب «الذات المأمول».

د. علي عمران البحرين

#### الموضوعية في العمل الشعري

لقد قاد البحث الشّاعر العربي إلى تقنية القناع شكلًا تعبيريًا جديدًا يتناسب وخبراته الاجتماعية والنّفسية، ويتناسب قبل ذلك وذاته القلقة المتسائلة، وسعيه الكبير إلى إضفاء الموضوعية على العمل الشّعري؛ تحقيقًا لفكرة «المعادل الموضوعي»؛ فما تقنية القناع التي يستخدمها الشّاعر؟ وما الغرض منها؟ وكيف يستخدمها؟

يستخدم الشّاعر تقنية القناع في نصوصه الشّعريّة، فيلجأ إلى شخصيات مختلفة من التّراث، وقد يستعين بشعراء تأثر بهم، وبمواقفهم المختلفة، ليعبّر عن رؤيته للواقع.

إنّ الغرض من استخدام تقنية القناع في الشّعر، يكون غالبًا الرغبة في التّجاوز نحو الجديد المغاير في الحياة اليومية، وفي تغيير الواقع المعيش المملوء بالفساد والاستبداد، ولا يكون ذلك إلّا بقصيدة مقنّعة تبعث التّشويق في القارئ، وتكشف استبداد الواقع، وآليات المواجهة، بأسئلة تطلقها عليه، وتبين بطريق غير مباشرة عن إجاباتها. فهي تنطق من وراء القناع بما تريده من تقديم للحقائق من الدّاخل متماهية مع القناع باستخدام ضمير المتكلم الأنا، الأمر الذي يجعل القارئ متعاطفًا مع الشّخصية في القصيدة، وهو بلا شكّ صراع بين ذات الشّاعر وواقعه الفاسد وما فيه من تناقضات واستبداد وكبت للحريات، وقد استخدم القناع كثيرً من الشّعراء في قصائدهم.



أن تكون شاعرًا فهذا يعني أنّك ثلّة من البشر يتشاركون جسدًا واحدًا، وروحًا واحدة. وكل فرد من هؤلاء الساكنيك يحبُّ أن يُعبَّر عن هواجسه وهمومه ورؤاه. ولما كان السر أوسع فضاءً من الشعر، كان لا بدّ من لُعبة الأقنعة التي اخترعها شعراء الإغريق الأوائل، عبر المسرح، الذي كان الشعرُ أصله وأساسه.

لن يكتمل الشاعرُ شاعرًا إلّا بإجادته لبس الأقنعة المختلفة: الأدبية، والدينيّة، والأسطوريّة. وما بين الرمز والقناع مساحة شاسعة من الرؤى والأخيلة، لا يصلها ويفصل بينها إلا من أوتي حظًّا عظيمًا من الموهبة والثقافة. فبينما تعمل الأولى إلى الوصول إلى العوالم الشعريّة الحقيقيّة، تعمل الثانية إلى توظيف ما هو مكتسب من ثراء ثقافيّ ومعرفيًّ، وإعادة إنتاجه بروح جديدة تتشابك خطوطها بين التاريخ، والجغرافية، والسياسة، والدين، والأدب، والحياة. ووحده القناع هو الوسيلة التي تجعل الشاعر يفعل كلّ ذلك، أن يمتلك كلّ عالم السرد في قصيدة، من دون أن يغادر عالم الشعرة في لبس الأقنعة.

الشّاعر مزيج من المشاعر والأحاسيس والأفكار، يحاول أن يفرغها تدريجًا في بني شعريّة يستطيع عبرها أن يتمرّد على واقعه، لذا لجأ باستمرار إلى وسائل تتيح لـه التّجاوز، وخرق السّائد والمألوف؛ وكانت التّقنيّات الشَّعريّة المختلفة هي الملجأ، ومن ضمنها القناع الّذي جعله أكثر قدرة على الولوج إلى عوالم جديدة مختلفة، أو بالأحرى أتاح له خلق هذه العوالم، وبنائها وفق رؤيته الخاصّة إلى الوجود، حيث يستحضر شخصيّة معيّنة، ويسقط عليها كلّ ما يريد بطريقة غير مباشرة، ليوهم بأنَّه بعيد كلِّ البعد ممَّا يُقال، وهو بذلك يسمح لنفسه بأن يتجرّد من ذاته ظاهريًّا ليتمكّن من قول كل ما يريد، من دون أن يشير إليها، أو أن يشعر بالحرج، ولا سيّما في الوضع الرّاهن المملوء بالتّعقيدات؛ إذْ إنّه يحتاج إلى إعادة إنتاجه، مجيبًا عن تساؤلاته القلقة، محاولًا الظُّهور بحياديّـة وموضوعيّـة، فيضفـى بذلك نوعًا مـن العمق المؤدّى إلى خلق إيحاءات دلاليّة تكشف عن وجهات نظر خفيّة.. هكذا يحلّق الشّاعر بحرّية من دون قيود وعيون مترصّدة.





وازدهرت غُرناطة بفضل موقعها الاستراتيجي وقربها من الموانئ والطرق التجارية، وأصبحت واحدة من أهم المراكز الثقافية والفكرية في العصور الوسطى، ولا سيما في مرحلة الحكم الإسلامي.

في غُرناطة، «جوهرة الأندلس» وآخر معاقل الحضارة

وتعدّ غُرناطة عاصمة لمملكة إسلامية مقاومة حتى عام 1492،

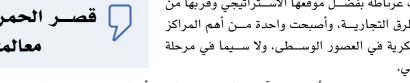
براعة العمارة الإسلامية في الأندلس.

بلغ الشعر الأندلسي ذروة ازدهاره في العصور الإسلامية المتأخرة في الأندلس، خاصة في عهد مملكة غُرناطة وبني نصر، حيث كان قصر الحمراء مسرحًا للإبداع الأدبى والفني. إذ لم يكن مجرّد معلم معماريِّ فحسب، بل مرآة للشعر المنقوش على جدرانه، حيث اجتمعت العمارة والشعر في وحدة فنية فريدة، منحت للقصر جمالية خاصة لا يضاهيها أي جمال.

وقد كان لسان الدين بن الخطيب، من أعظم شعراء غُرناطة وأدبائها، بحيث تَقلّد مناصب عليا حيث كان وزيرًا لدى مملكة بنى نصر. وكان قلمه مزيجًا من الشعر الفصيح والنثر البليغ، وكانت له إسهامات بارزة في تزيين قصر الحمراء بقصائده. وهذا نموذج يذكر فيه مدينتيْ غَرناطة ومالَقة؛ يقول:

تَقُولُ غَرْناطَةٌ يَوْمًا لِمالَقَةِ لمّا اسْتَراحَتْ لوَعْد منْكَ مَرْقوب

فَهَلْ لِيَ اليَوْمَ إِلَّا حُرْنُ يَعْقُوب



الإسلامية في شبه الجزيرة الإيبيرية، اجتمع الشعراء والفلاسفة والمفكّرون من أرجاء العالم الإسلامي، ما جعلها مركزًا للإبداع الأدبى والفنى. كما تميّزت المدينة بتاريخها العريق ومعالمها الحضارية الفريدة، فازدهرت بشكل كبير، في ظلِّ الحكم الإسلامي الممتدّ من القرن الثامن حتى نهاية القرن الخامس عشر.

ما أكسبها مكانة مرموقة بوصفها أحد مراكز الثقافة والفنون في الأندلس، فأصبح الشعر جزءًا محوريًا من حياة المدينة الثقافية، بل ترك شعراؤها بصمتهم على الأدب العربى وخلَّدوا جمالها الطبيعي وروعة حضارتها، ما جعلها رمزًا ثقافيًا مزج بين الجمال والطبيعة والإنسانية في التراث الشعري الأندلسي.

تتميز غُرناطة بتضاريسها الجميلة التي تجمع بين الجبال الشاهقة والوديان الخصبة، وهو ما جعلها مصدر إلهام للشعراء والأدباء الذين عاشوا فيها أو زاروها؛ وكان قصر الحمراء، وما يــزال، واحدًا مــن أروع معالمها المعمارية، حيـث يعكس القصر

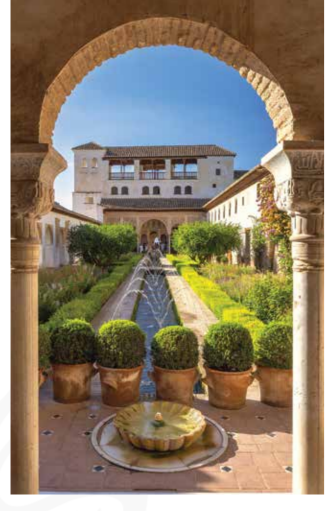
تمتزج الطبيعة الخلّابة في غَرناطة مع فنّ العمارة الذي بلغ ذروته في قصر الحمراء الذي بناه الحكام النصريون في القرن الثالث عشر، مجسدًا فن العمارة الإسلامية في الأندلس بأبهى صورة، حيث يعكس انسجامًا تامًا بين الطبيعة والهندسة المعمارية.

قصر الحمراء واحد من أروع معالمها المعمارية

أما النقوش والزخارف الإسلامية التي تزين جدران القصر، فليست أعمالًا فنية بصرية فحسب، بل قصائد شعرية محفورة على الحجر. وذلك ما يعكس بوضوح مدى تأثير غَرناطة في الشعراء، سواء في فترة ازدهارها أو بعد سقوطها.

#### غُرُناطة مدينة الشعر والشعراء:

أَمْسَكْت يُوسُفَ عَنِّي فَعْلَ ظَالْمَة



الشاعر إلى أن هذه القبة بُنيت بإتقان دقيق، حتى يخيّل للناظر أن السماء امتدّت لتلتقي بالأرض، في رمزية تعكس عظمة العمارة الإسلامية الأندلسية، وقدرتها على تحقيق انسجام كامل بين الطبيعة والإنسان.

وهذا ابن الجيّاب الغرناطي، الذي كان من أوائل الشعراء الذين زيّنوا قصر الحمراء بشعرهم، كان شاعرًا ووزيرًا في بلاط بنى نصر، ويُعرف بقدرته الفائقة على المزج بين الطبيعة والمعمار في شعره؛ بل إنها عامل موثر في الشخصية والهُوية الحضارية، فنجد أشعاره كُتبت بالقاعة الرئيسة لبرج الأسيرة في قصر الحمراء بغرناطة، يقول فيها:

بُرجٌ عظيمُ الشأن في الأبراج قَدْ باهَت الحَمْراءُ منه بتاج فيها بدائع صَنْعة قَدْ نوظرَتْ نُسَبِ مِنَ الأَفْرادِ والأزْواج مِنْ آل سَعْدِ مِنْ بَني نَصْر ومَن نصروا وآؤؤا صاحب المغراج



رخرف ابن زمرك الأندلسي جدران قصر الحمراء بقصائده

تُصـوِّر هذه الأبيات العلاقة بين المدن الأندلسـية، وغالبًا ما

يستعين الشاعر بالتشبيهات الأدبية والرموز، ليستحضر الماضي

ويرسم المشاعر. في البيت الأول، يؤنسن مدينتي غرناطة ومالقة

في حوار مجازي، حيث تعبر غَرناطة عن لوعتها وألمها تجاه

مالُقـة بدلالة عاطفية، بما يجعل غُرناطة تتحدث عن راحة مؤقتة

لوعد طال انتظاره، ما يعكس تعلقها بالأمل على الرغم من خيبة

قصة سيدنا يعقوب وابنه يوسف، حيث فقد يعقوب ابنه يوسف،

وعاش في حزن شديد حتى عثر عليه بعد سنوات طويلة من

الفراق. إذ يشبِّه الشاعر مالقة بالمدينة الظالمة، تحتفظ بيوسف عن غُرناطة، ما يعكس حال الفراق المؤلم. كما يوحى بأن هذا

«اليوسف» يمثل رمزًا للبهاء والجمال أو للرغبة التي طالما تشوّقت إليها غَرناطة، وفي نهاية البيت، يذكر الشاعر «خُزْن يَعْقوب»،

فيربط حزن غُرناطة على «يوسف» بحزن النبيّ يعقوب على ابنه،

في عهد بني نصر. ويعد من أبرز الشعراء الذين زخرفوا جدران

قصر الحمراء بقصائدهم، إذ يقول في قصيدة عن جمال قصر

وهذا ابن زُمْرك الأندلسي، الذي كان شاعرًا ووزيرًا ومؤرخًا

تطابق منها أرضها وسماؤها

وما قُدْ سَما منْ فُوق ذاك غطاؤُها

صُنوفٌ من النَّعْماء منها وطاؤُها

على نعم عند الإله كفاؤها

تتجلَّى في هذه الأبيات مظاهر الجمال في وصف عمارة أندلسـية، حيث يعرض صورةً باذخة تمــزج بين الروعة المعمارية

وتفاصيل الطبيعة، في مشـهد يكاد يجسد فيها الجنة على الأرض.

يبدأ الشاعر بالتغنّى بقبة حمراء شاهقة، تبدو كأنّها قطعة من

النَّضار (الذهب)، متألقةً في لمعانها وجمالها، وكأنَّ السماء والأرض تتعانقان فيها، لتظهر كأنها وحدةً متكاملة. هنا يشير

وهو تشبيه يزيد من عمق الأسى والشعور بالفقد.

لمَن قُبَّةٌ حَمْراءُ مُدَّ نُضارُها

وما أَرْضُها إلَّا خَزائِنُ رَحْمة

ومَعْروشُـهُ الأَرْجِـاء مَفْروشُـهُ بها

تَرى الطُّيْرَ في أَجُوافها قَدْ تَصَفَّفَتْ

الحمراء وواحدة من قبابه:

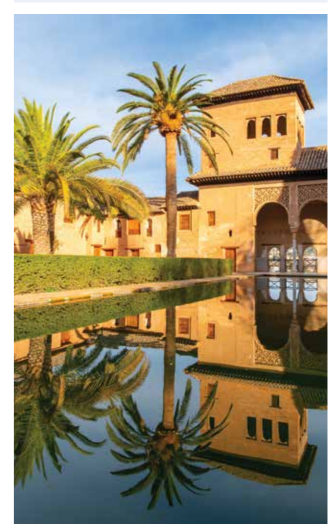
أما البيت الثاني، ففيه إشارة تاريخية ودينية، يستحضر عبرها

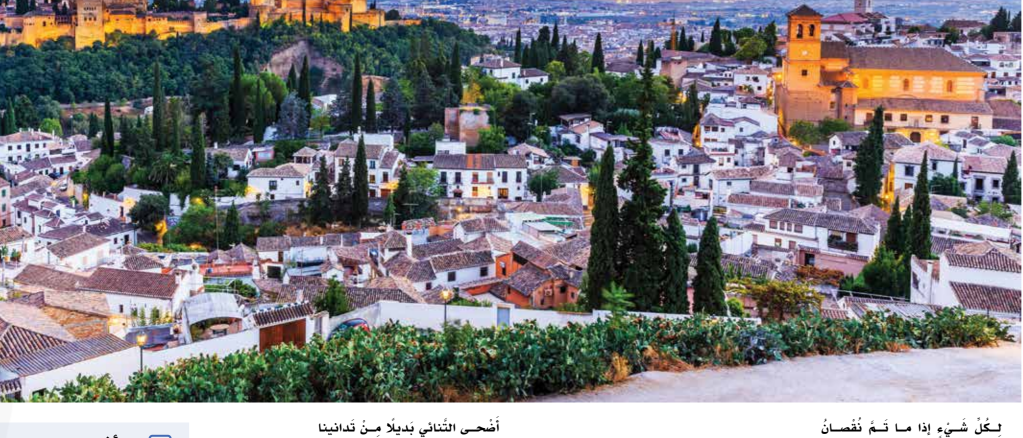


#### تأثير سقوط غرناطة في الشعر الأندلسي:

مثّل سـقوط غُرناطة عام 1492م، نهاية الحكم الإسلامي في الأندلس، وكان نقطة تحوّل في الشعر الأندلسي، إذ تحوّلت مشاعر الفخر والحب إلى الحزن والحنين، وانتقل الشعراء من الاحتفاء بجمال غرناطة إلى رثائها، ما أسفر عن ظهور شعر «الرّثاء» الذي يعبّر عن فقدان المدينة وعمق الحزن المرتبط بالنفي والاغتراب. واسـتمرّ الحنين إلى غَرناطة موضوعًا بارزًا في الأدب الأندلسي، حيث عبّر الشعراء عن ألمهم وأسفهم على ضياع المدينة، مخلّدين بذلك ذكراها في قصائدهم؛ ومن أشهر القصائد التي عبّرت عن هذا الشعور، قصيدة أبي البقاء الرُّندي التي يرثي فيها سـقوط المدن الأندلسية التي يقول في مطلعها:

# السان الدين بن الخطيب من الخطيب من العظم شعراء غرناطة وأدبائها





لِـكُلِّ شَـيْءٍ إذا ما تَـمَّ نُقْصانُ فـلا يُغَـرَّ بِطيبِ الْعَيْشِ إِنْسانُ فـلا يُغَـرَّ بِطيبِ الْعَيْشِ إِنْسانُ هـي الأُمـورُ كَما شاهَدْتُها دُوَلُ فَـي الأُمـورُ كَما شاهَدْتُها دُوَلُ فَانَهُ أَزْمانُ

في هذه الأبيات، يُعبّر الشاعر عن فلسفة عميقة عن زوال الحضارات والأمم، ويعكس الأسى الذي شعر به المسلمون بعد سقوط غُرناطة، فجاءت القصيدة تعبيرًا عن الحزن الجماعي الذي ساد بين الشعراء وعامّة الناس في تلك الحقبة.

ومن أشهر شعراء الأندلس الذين كتبوا عن غرناطة وجمالها، كذلك، ابن زيدون، الذي وُلد في قُرطبة ولكنه ارتبط بعلاقته العاطفية مع ولّادة بنت المستكفي، الشاعرة الأندلسية الشهيرة. كان ابن زيدون عاشقًا للأندلس بمدنها وحضارتها، وكتب الكثير من القصائد التي تعبر عن حنينه لهذه الأماكن. في قصيدته الشهيرة التي يودّع فيها الأندلس، يتحدث عن الفراق والبعد بين الأحبة، معبّرًا عن حزنه لفقدان الأرض التي طالما أحبّها؛ يقول في مطلع قصيدته:

#### ضُحى التَّنائي بَديلًا مِنْ تَدانينا ونابَ عَنْ طِيبِ لُقْيانا تَجافينا

أما أشهر القصائد التي عبّر فيها لسان الدين بن الخطيب، عن الحنين إلى الأندلس بعد فقدانها، فهي قصيدة أو موشَّحة «جادَك الغَيْث»، إذ يقول في مطلعها:

جادَكَ الغَيْثُ إِذَا الغَيْثُ هَمى يَا زَمَانَ الوَصْلِ بِالأَنْدَلُسِ يَا زَمَانَ الوَصْلِ بِالأَنْدَلُسِ لِمَا يَكُنْ وَصْلُبُ إِلَّا خُلُما في الكَرى أو خِلْسَةَ المُخْتَلِسِ في الكَرى أو خِلْسَةَ المُخْتَلِسِ

يستخدم ابن الخطيب في البيت الأول استعارة «الغَيْث» للتعبير عن الحنين إلى استعادة العصر الذهبي للأندلس، حيث ترمز الكلمة إلى النّعمة والخير الذي عمّ الأندلس في مجدها، ويعبّر عن مدى شوقه إلى «زُمانِ الوصل» الذي أصبح كالحلم المنفلت من الزمن، وتتميّز تراكيب الأبيات بتعقيد بلاغي، إذ

# تأثرت موضوعات الشعر الأندلسي فيها بالبيئة المحلية

يمزج بين الحلم والواقع، ما يعكس تداخل الزمن بالذاكرة، ليصبح الماضي خيالًا لا يمكن استعادته، وتعبّر البنية الشعورية للقصيدة عن حزن عميق ومرارة فقدان الوطن، حيث يُصوّر الأندلس جنّة أرضيةً باتت حلمًا عابرًا، صعب المنال.

هكذا تأثرت موضوعات الشعر الأندلسي في غَرناطة بشكل كبير بالبيئة السياسية والدينية السائدة في تلك الفترة، من صراعات وحروب أثرت في موضوعات الحزن والفقدان، بينما أتاح الاستقرار السياسي الفرصة للشعراء للتأمّل في جمال الطبيعة، والتعبير عن مشاعرهم الشخصية. كما أثّر التعايش الديني في الأندلس في تنوّع الأساليب والأفكار في الشعر؛ في حين أدّى الاضطهاد الديني بعد سقوط غَرناطة إلى تعبير الشعراء عن الألم والمعاناة والحنين.

زينب عقيل

## تبكى وتضحك

أُغَرْبِلُ القَلْبَ كَيْ أَسْتَجْمعَ الصُّدَفا لكَيْ أُعيدَ دُمي، صَوْتي الَّذي انْخُطَفا لكَيْ أَقْولُ... أنا في الرّيح أغْنيَهُ عطرٌ قَديمٌ من الأعناق قد نزفا لكَيْ أُثُرْثر مثلَ النَّهْر أَخْيلَةً عَن التُّراب يواخي النُّخُلَ والسُّعَفا عَـنْ ضحْكَة لَـمْ تَزَلْ تَعْصـي تُعاندُني

وتَـسْرِقُ الـضُّوْءَ مـنْ أسْـراره قُطَفا

عَـنُ طِفْلَـة تُلْبِسُ السّاعاتِ أَجُوبِةً

ما هُمُها العُمْرُ لَوْ أَخْضَى أَوِ اعْتَرَفا

تَبْكي وتَضْحَكُ كالأيّام مُسْرِفَةً

لا تَطْلُبُ العَفْوَ والأَعْدارُ والأَسَفا

تَقْسو، تَـرقُ كَمـا الأَلْحان في شَـغَب

والعودُ يَغْفرُ ما تَجْني ولَوْ حَلَفا

مثْـلَ الحَكايا الّتي في البال نَحْفَظُها

تَبْقى كَغُصْن على أشْواكهمْ وَرَفَا

أَنْشَى بِلَوْنِ الغَمامِ البِكْرِ بُحَّتُها

قَدْ فَاضَ مَنْهَا بَهَاءُ الْحُزْنِ وَانْكَشُفَا

أُنْثى تُعلِّقُ فَوْقَ الجُرْحِ نَجْمَتَها

تُعيدُ وَرْدًا بَكي في الرّيح وانْخَطَفا

الحُبُّ مَـوْردُهـا يَمْحو بِمُعْجزةٍ

عَن روحِها شُفَقَ الأنْدوان والكَلفا

والشعرُ جُبَّتُها حَتْمًا سيُدْفئها

ليَضْحَكَ القَلْبُ عَلَمْ قَلْبَكَ الشُّغَفا



قبابُك في رمال الروع خطَّتْ حُروفًا نبضُها ألقًا تَجلَّى ونامَ اللَّيْلُ واشْتَعَلَتْ أَعْان وضَجَّ الشُّوقُ في الوجْدان حَلاّ ونافِذةُ الغِيابِ.. الرِّيحُ دَوَّتْ عَلى أَعْتَابِها فَغَدَتْ مُصلّى فيا قُدْسِي المُوَشِّى طُهْرَ قَلْبِ تَدَثَّر فِي مَواجِعِهِ وصَلَّى قِبابُك فِي تَهَجُّدِها سَتُبْقي بشَطّ القَلْب... مَوْطِنَها الأَجَلا تُشَكِّلُ فِي شِغافِ الرُّوحِ حَبْلًا عَلَى خَرزاتٍ مِسْبَحَتِي تَدَلَّى عَبِقْتِ كَما النَّسائِم صَوْتَ جَرْس تَعَلَّقَ بِالنُّفُوسِ وصارَ نَخْلا لِأَقْ صاكِ البَهِيّ بِكُلِّ قَلْبِ رُؤَى نَجْم عَلَى الطُّرُقاتِ هَلاّ ولِي يا قُدْسُ يا وَطَنَا يُناغِي سَماءَ المَجْدِ.. صَوْتًا ثُمَّ ظِلاّ صَلاةُ مُوّشِح فِي النَّاي رَنَّتُ عَلى بال القَصِيدَةِ ثمَّ عَجْلى ومَوالٌ يُراقِصُ أَنْفَ جُرْح يُرمِّمُ حالةً ويُعِيدُ قَتْلا ويُنْجِبُ كُلِّ ثَانِيَتَيْن طِفْلًا سَيكْبَرُ حامِلًا وطَنَا وأَهْلا يُغَنِّي لِلْجَمال بِكُلِّ لَحْن ويَهْتِفُ صارخًا بالقُبْح: «مَهْلا» قِبابُكِ آيَـةٌ حُبْلي سَـتَبْقي بكلِّ حُرُوفٍ هَـذا الكَوْن تُتْلي رُؤىً لِـلْأَنْـبـيـاء إِذا تَـنـاهَـوْا أَذانَـا فِـي المَسـاجِدِ لَـمَ شَـمُلا ومَهْدًا لِلدّيّاناتِ التّي فِي قُلُوبِ المُخْبِتِينِ جوى تَجَلّى ومِعْراجَ الحَقائِق أَوْ بَريدًا يُحَدّثُ عَن هُمُوم النّاس مَوْلى







حمد الصويري

### سيرة نهر



## رحلة بدوي

أتيْتُ من الصّحْراءِ أحملُ غيمةً وفوقَ شفاهِ العُشبِ أعصرُ ماءَ مَشَيْتُ مع الرمل الذي كان صاحبي فقالَ: ستُهديكَ الرُّمالُ رداءَ وكنتُ رفيقاً للطيور لأنّنى تعلّمتُ من بعض الطيور غناءَ تقمُّصتُ دَورَ الجمر في ليل رحلتي ففي رحلتي تَغدو الفصولُ شِتاءَ بعيداً مِن الأنهار عِشتُ حكايتي وأثَّثْتُ للوقتِ القليل خِباءَ ومن حَطَب التذكار أوقدتُ جُذُوتي ومن زَفَراتِ الريح صُغتُ حُداءَ كأغنية للبدو سطَّرتُ سيرتي ولكنَّ مَوتي في البداية جاءَ إلى قلق الأشجار سِرتُ كغائب تهدَّلَ من عين الحياةِ بُكاءَ شَريداً كما الأيام أجهلُ وُجْهَتي وألْفُ طريق في دَمي يتناءى سـتَمْنَحُني الصّحْراءُ قلبَ فَراشة وبيتاً تُسـمّيه الجهاتُ عَـراءَ وشاياً على جَمْر الحقيقة هادئاً وبُنّاً على نار المدى يتراءى وقَمْحاً لذيذاً ذاقَ طَعْمى مَرّةً فقالَ: سَتَغْدو للغياب عَشاءَ على تُلَّةِ قالت ليَ الأرضُ يا فتى تورّطتُ في المعنى فصرت هباءَ غداً سوفَ تحسو قهوةَ الليل مُرّةً وتطعمُ أفكارَ الوجود فناءَ فكُنْ - أَيِّهَا الغيبِيُّ - حزناً مُعتَّقاً وصَمْتاً يراهُ الغائبونَ رثاءَ











#### • دعنا نتأمل معك نقطة البدايات.

- كانت نشأتي في أسرة تحترم الأدب وإن لم تكن تتذوقه بعناية، وفي مجتمع يُنصبُ فيه منبر لشاعر في كل مناسبة. كنتُ طفلًا كثير السوَّال كثير الفضول كثير الدهشة، وكنتُ كثيرًا ما أنعت بالثرثرة. كنت أحاول بذلك أن أبحث عن إجابات؛ والتفتُّ مبكرًا إلى أن بعض الكلام ليس كبعضه الآخر، فعندما يبدأ شاعر ما تلاوة ذلك الكلام الذي نســّميه الشـعر أو القصيدة، كنتُ أرى الجميع - وعلى غير عادة - يسارعون إلى الإنصات بدلًا من التحدث، وبرغم كل ما تحويه تلك القصيدة -التي بيد الشاعر- ولم تفعل!. من أسئلة وغوامض، فإن أحدًا لم يكن يشعر أنه مدعوٌّ للإجابة عنها أو التعقيب عليها، وفي الوقت نفسه، قد يُبدى الحاضرون استحسانهم لذلك الكلام (الشعر) أو عدم استحسانهم له، من دون المساس به أو تفنيده أو الردّ على ما جاء فيه، وكأنه مُقتطعً من زمن آخر أو عالم آخر وعثر عليه مصادفة ذلك الذي نسميّه «شاعرًا». فأردت أنّ أكتشف ذلك العالم الموازى، كنتُ يومها في الصف السابع، ذهبتُ إلى شقيقي الأكبر، وكان شاعرًا ومعلّمًا للغة العربية، وقلتُ له علَّمني أوزان الشعر وبحوره، لأنني أريد أن أصبح شاعرًا، فقال لى عندما تصل إلى المرحلة الثانوية، ستدرس العَروض في مقرّر اللغة العربية، فلا تشغل نفسك الآن. وظللتُ أعود إلى أخى في كل عام لأكرّر عليه الطلب نفســه، وفي كل مرة

### ر واجب الشاعر الحضاظ على منسوب الجمال في العالم

كان يعيد علىّ الإجابة ذاتها. وكان ذلك، لم أكتب حرفًا واحدًا حتى أتممت دراسة العروض في الصف الثاني عشر. وفي السنة التالية فزت بمسابقة شعرية في جامعات السلطنة، عدتُ إلى أخي يومها، لأقول له كان بإمكانك أن تصنع شاعرًا قبل ست سنوات،

#### • هل عرفت الطريق إلى الشعر وأنت تسير على سواحل البحر، خاصة أنك ابن مدينة ساحلية؟

- الشعر بالنسبة لى وسيلةً للقفز على هذه المصيدة، اللحظـة التي تجيء فيها القصيدة هي لحظـة خارج الزمن، لا أخاف من فواتها وأدرك أنها تعنى كل شيء، تعني كل الحقيقة، تعنى الأبد في لحظة، والميلاد في صرخة، والفقد في غصة، والذكرى في دمعة، وجميعَ البشر في قطرة دم، وجميع النهايات في ضوء آخر النفق حيث لا شيء سوى المطلق، وأرى أنني أنتمي إلى جيل لا أدري هل أصفه بأنه محظوظ جدًا أم بعكس ذلك.

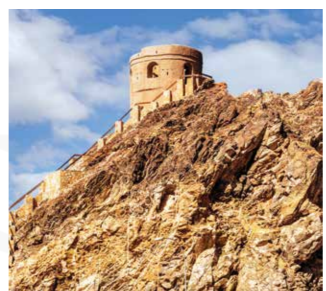
### نمر بمنعطف جدید من الكتابة إلى الصورة

#### • لماذا اخترت الكتابة وفق نظام الشطرين؟

- في نظري أن المسألة في ما يتعلق بالشعرية تتجاوز القوالب والأسماء بل وحتى الألفاظ، ولكن للقصيدة الموزونة -عمودًا كانت أم تفعيلة - قدرةً على تمرير ذلك المعنى الذي لا يعبُـرُ بمجرد الألفاظ وحدها، فللإيقاع دلالة، وللموسيقي دلالة، وللقافية دلالة، وللتراكيب الشعرية دلالة، كلَّها تحشدُ من المعنى ما لا تستطيعُ حملَهُ قواميسُ الألفاظ مجتمعةً. وإن سلّمنا جدلًا بأننا لا نكادُ نلحَظُ تجديدًا في النص العمودي، فالتراكيب الشعرية التي ابتكرها أبو الطيّب، ما زال الشعراء يستعيرونها لتوليد المعنى؛ إلا أن القصيدة العمودية ما زالت تدهشنا.

#### • هل مررت بمرحلة أحسست أنك غير قادر على الكتابة؟

- نعم، مرّ بي مشهدٌ واحدٌ رأيتُ فيه والدي، بعد أن فرغَ من تجهيز قبر ما بجوار قبر جدّي، جلس على قبر جدّي وقرأ الفاتحة ثم قال تدفنونني ها هنا بجوار والدي! شعرتُ أنه اختزل الزمان كلُّهُ في لحظة، كان يكفي ليجيبني عن كلُّ شيء، من دون أن ينطقَ بكلمة. فهذا المشهد العظيم من والدى في لحظة تمتليُّ يقينًا بلقاء الله ألقى بظلاله عليّ وغسل قلبي بشعور غامر لا أدري ماذا أسمّيه، كان كافيًا لأصمتَ عن الشعر عامًا كاملًا؛ عدتُ بعده بنصِّ أسميته «وأمَّا الجدارُ»، كُتبَ له الفوز بالمركز الأول في الملتقى الأدبى بصلالة عام 2017، وما يزال إلى اليوم يُطلبُ منى في كل





## • أنت من الشعراء المقلّين مقارنة بغيرك؛ هل انت ممّن ينحتون

- لا أفترض أن جميع الشعراء يُتوقّعُ منهم أن يكتبوا بوتيرة واحدة، لا كمًّا ولا كيفًا، ومع ذلك أقرّ بأننى مقلّ جدًا. السؤال هنا عن طبيعة العلاقة التي تربطني بالشعر، هل هو راحلة أو مركب؟ هل هو منظارٌ أرى عبره العالم، أم هو حالةً تعتريني في لحظة ما لأكتب؟ بالنسبة لي أعيش القصيدة في كلِّ لحظة، ولكنِّي لا أكتبها؛ وأجملُ القصائدِ ما تُرتَكَبُ وتُعاشُ قبل أن تُكتَبَ، كما قال شاعرنا الكبير جاسم الصحيّع «تَرْوي القصائدُ عنّا أن أَجْمَلَها/ ما لَيْسَ تُكتَبُ إِلَّا حِينَ تُرتَكَبُ».

#### • ما السبب الذي جعلك تتردّد في طباعة ديوانك الأول؟

- هذا سؤال طالما تكرّر وما زال يوُجّه لي مرّة بعد مرّة؛ أتذكر أننى أجبتُ سائلي في آخر مناسبة بأن المجموعة الشعرية في نظرى هي وصيّة يُخلّفها شاعرٌ وراءَه وهو يغادر هذا العالم إلى دار الحق، وفي اللحظة التي تكتمل فيها تجربته الإنسانية يكون قد أتمَّ قصيدته الأخيرة، واكتملت مجموعته الشعرية.

#### • لماذا اخترت الهندسة دراسةً من دون سواها؟

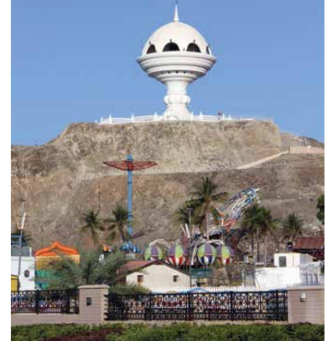
- في البداية ظننتُ أنني في طريق تحقيق الحلم، ثم اكتشفتُ أنه ليس حلمي أنا وإنما حلم الأسرة والمجتمع

# $\nabla$ لا بـد مـن صـوت يعيدنـا إلى البحث عن المعنى

والأصدقاء، فكل زملائي في الثانوية كانوا يحلمون بكلية الهندسة، ومن بين جميع زملائي لم يوفق للقبول في هذه الكلية سوى أربعة طلاب، كنت أحدهم. واليوم أعود إلى مقاعد الدراسة الجامعية وأبدأ المشوار من جديد، ولكن هذه المراسة العلوم المالية، فهي أقرب لي من الهندسة، وتتصل بمجال عملي اتصالاً وثيقاً.

#### • ما أبرز التحديات التي تواجهها القصيدة اليوم؟

- التحـدي الأبرز أن اللغةُ بدأت بصريّـة عبر الصورة، عندما كان الإنسان القديم يرسـمُ النقوش على جدران الكهوف قبل أن يبتكر الكتابة التي شكّلت منعطفًا كبيرًا في تاريخ البشرية، واليوم نمـر بمنعطف جديد مـن الكتابة إلى الصـورة، لا ندري إلى أي مسـتوى من الوعي سينقل البشـرية؛ فالإحصاءات تشير بوضوح إلى تراجع استهلاك النصّ من كتب وصحف ومجلّات، في مقابل اذياد مطّرد في اسـتهلاك الصورة، عبر السـينما و«يوتيوب»، وجميع مواقع التواصل. وهنا علينا أن نتساءل كيف للشعر أن يبقى علـى قيد الحياة؟ لا كيف له أن يفرض وجوده! فالواقع قد فرض نفسـه. لا أريد أن أكون متشـائمًا هنا لكن في أسوأ الأحوال ربما يستطيع الشعر البقاء عبر الأغنية.



### نداء

### حسام الشيخ - عُمان

نِـداءٌ من الدُّهْـر القَديـم .. كأنّما أنيطت بأغناق العباد حبائله ولَـوْحُ المَنايا دَقَّـهُ كَـفُ ناحِتِ إذا قَمَ طَ الطِّفْلَ الرّضيعَ قوابلُهُ تــؤذن في قَـلْب المُريدِ صوائحٌ من الغَيْب .. في أقْصى رؤاه تُخاتِلُهُ كأنَّ له ظَبْيًا على النَّبْع جافِلًا فَيَظْمى لكي تَرْوي الظِّباءَ جَداولُهُ يَـمُـرُ بِـأرض الأنْبِياء مُسافرًا تَنوءُ بسِرِّ العارفينَ رواحِلُهُ يسـائِلُ عـن «لَيْلـى» البَعيــدِ خِباؤها فَحارَ جَوابًا في الهَـوى مَنْ يسائِلُهُ كَشَمْعَةِ لَيْلِ العاشِقينَ .. كَناسِكِ سَـتُطْفي الثّريا إنْ أضاءَتْ مَشاعلُهُ ومُ فْتَرَش عِندَ الصّلاةِ فوادَهُ وإنْ جاءتْ الدُّنيا هناكَ تُباهلُهُ له في مَدى الصَّحْراء ميقاتُه .. لهُ حُداءُ سُراةِ لا تَضلُ قوافلُهُ وإن ضاقَتِ البَيْداءُ عَنْ دَرْبِ سالِكِ فإنَّ الصَّحارى أهلُهُ وقبائِلُهُ



### أجمل القصائد ما تعاش قبل أن تكتب

#### • في ظل الأحوال المعاصرة وتعقيدات الحياة؛ ما دور الشاعر اليوم؟

- دور كل فنان وأديب، أن يعمل على أن لا ينخفض منسوب الجمال في هذا العالم. نعيش اليوم في زمن الاستهلاك! فالتقنية ومواقع التواصل، تعرضنا كل يوم إلى كمّ هائل من المعلومات الموجّهة والمصمّمة وفق تفضيلاتنا الشخصية لأغراض تسويقية بحتة. أصبح الإنسان يفكر رغمًا عنه بطريقة استهلاكية حتى في الصداقات والعلاقات الشخصية، وهو ما يحوّلنا - في نظر بعضنا بعضًا - إلى مجرد أشياء قابلة للاستهلاك! ومن ثمّ قابلة للتلف وانتهاء الصلاحية. وهنا لا بدّ من صوت يعيدنا إلى البحث عن المعنى من كل ما يجري! صوت يسألنا من أين؟ وإلى أين؟ يوقظ في أعماقنا الإنسان القديم قبل أن تلطّخه المدنية الحديثة.





الجناس فنُّ لُغويّ ينتمي إلى عِلْم البَديعُ، وهو أحد الفروع الثَّلاثة الأساسيَّة في علم البلاغة. يعدُّ الجناس من المحسِّنات اللفظيَّة، إذ يعتمد على التَّشابِهِ الصُّوتي بين كلمتين مع إختلاف المعنى، وهذا يُضفِي جمالًا وإيقاعًا مُوسـيقيًّا على النُّصوص الشُّعريَّة والنَّثريَّة. وباستخدامه تصبح النُّصوص أكثر جاذبية، فهو يثيرُ فضول القارئ للغوص في معاني الكلمات المتشابهة.

كقول البُحتريّ :

يكشف ما في القلب من أسرار.

ومنه قول حسَّان بن ثابت:

### بدائع البلاغة

كقول ابن شرف القيرواني:

### فَدَارهـمْ مـا دُمْـتَ فـى دَارهمْ

#### وأرْضهم ما دُمْتَ في أرْضهم

فَدارهمْ الأولى تعنى سايرهم أو تعامل معهم بلباقة. دارهمْ الثانية تعنى بيتهم أو موطنهم.

أرْضهم الأولى تعنى أرضهم بمعنى جاملهم أو أرض

أرْضهمْ الثانية تعنى مكانهم أو موطنهم (الأرض المادية).

نُسجَ هذا البيت على النوع الأول من الجناس، فقد جاء جناسًا تامًّا لأنَّ الكلمتين متطابقتان في اللفظ، لكنَّهما لأنه يُكتشف، سواء عبر العين البشرية أو من خلال المراقبة. تختلفان في المعنى.

> وقد يأتى لفظا الجناس التام من نوعين مختلفين كأن يكون أحدهما فعلًا والآخر اسمًا، كما يقول الشَّاعر العباسي عبيد الله بن طاهر:

#### وسميَّتُه يحيى ليَحيَا فلم يكن

#### لرد قضاء الله فيه سبيل

«يحيى» الأولى: تشير إلى اسم الشخص، أمًّا «يحيا» الثانية: تشير إلى العَيش والتفاؤل له بالحياة، لكنَّ الموت ألما فاتَ من تُللق تُللف عاجَلَهُ ولم يكن له حظٌّ من اسمه.

أمًّا الجناس التامُّ المُركُّب كقول أبو الفتح البُسْتي:

جانس هنا بين «ذا هبة» الأولى وهي مركبة من كلمتين، من (ذا) بمعنى صاحب، و(هبة) بمعى العطاء، أمَّا الثانية (ذاهبهْ) فهي كلمة واحدة بمعنى الذَّهاب أو الزوال.

### أبيات غدت أمثالا

#### وإذا كانت النَّضوسُ كبارًا

#### تُعبَتُ في مُرادها الأجسامُ

من الأبيات الشِّعرية التي تُمثِّلُ فكْرًا عميقًا يتجاوز حدود الزَّمن و تُجسِّدُ ببراعةِ الصِّلة بين الطُّموح البشريّ، ومحدودية القدرات الجسدية إذ أصبح مثالًا يُحتذى به في الثقافة العربية، وهو من الأبيات المضيئة للشَّاعر العربيّ الشُّهيرالمُتنبى، إذْ أبدَعَ فيما قاله ونُقلَ عنه، فقد قيل هذا البيت في سياق حديثه عن هموم الإنسان وطموحاته الكبيرة، فمن كانت نفسه طموحةً وعظيمة، فإنه سيسعى باستمرار لتحقيق ما يطمح إليه، حتى لو كان هذا السَّعى مُرْهقًا للجسد لكنَّه سيهون في سبيل تحقيق هذه الطموحات السامية.

فهذا البيت الشِّعريّ لا يقتصر على كونه تعبيرًا عن مشاعر فردية، بل هو حكمة تُنقل عبر الأجيال لتُبرز الحقيقة الكونية القائلة بأن التطلعات العالية تتطلُّب في كثير من الأحيان جهدًا وتضحيات.



#### كان الشَّاعر أبو دُلامة، المعروف بروحه المرحة ولسانه الحاد، حاضرًا في أحد مجالس الخليفة أبي جعفر المنصور، وقد اعتاد الخليفة على طلب نوادره، وفي ذلك اليوم قرَّر الخليفةُ أن يُحرجه فقال له: «يا أبا دُلامة، إنْ لم تهجُ أحدًا

دعابات الشعراء

في هذا المجلس، فلن أعطيك شيئًا اليوم!». نظر أبو دلامة حوله، ووجد نفسه مُحاصرًا بنظرات الحضور، فلم يكن أمامه إلا أن يلجأ إلى أسلوبه السَّاخر ليخرج من الموقف بطريقة مبتكرة. فقال بابتسامة عريضة

#### وهو يهجو نفسه: ألا أبْلغْ لَدَيْكَ أبَا دُلامةً

### فَلَسْتَ من الكرام ولا كرامة

#### جَمَعْتَ دَمَامَـةً وَجَمَعْتُ لُؤْمًا كَذَاكَ اللَّـؤُمُ تَتْبَعُـهُ الدَّمامَةُ!

ضحك الخليفة والحاضرون بشدَّة من براعة أبى دلامة في الخروج من الموقف بأبيات هجاء طريفة بحقّ نفسه. وأعجبَ الخليفة بذكائه وسرعة بديهته، فكافأه على فصاحته وخفَّة ظلّه، بالرغم من أنَّه لم يهجُ غير نفسه!

لتكون هذه الحادثة واحدة من أكثر لحظات الفكاهة التي اشتهر بها أبو دُلامة في العصر العباسي.

#### إذا مَلكُ لمْ يكن ذا هِبَهُ فَدعْ لهُ فَدُولَتُ لهُ ذَاهِ لِهُ

#### وكُنَّا متى يَغِزُ النَّبِي قبيلةً نُصِلُ حافَتَيهِ بالقَنا والقَنَابِل

وهناك الجناس غير التام الذي يُسمَّى بالنَّاقص: إذ

«العين» الأولى: تشير إلى العين الجسدية التي تذرف

«عين» الثانية: تشير إلى الجاسوس أو المراقب الذي

يخبرنا الشَّاعر أنَّ الحزن في القلب لا يمكن إخفاؤه،

فُلُيسَ بِسِرٌ ما تُسِرُ الأضالِعُ

يكون فيه لفظا الجناس مختلفين بالحركات وعدد الحروف.

إذا العَينُ راحَت وَهيَ عَينٌ عَلى الجَوى

فالجناس هنا يقع بين «العين» و «عين»:

يقع الجناس هنا بين لفظى «القنا» و «القنابل» ويسمَّى بالمُذيَّل لزيادة اللفظ الثاني عن الأول بحرفي الباء واللام. وكذلك قول البحترى:

#### أم لشَّاك من الصبابَة شاف

هنا جناس غير تام واقع في نوع الحروف بين «تلاق وتلاف»، وكذلك بين «شاك وشاف».

وبهذا يُعدُّ الجناس من الأساليب البلاغية الفعالة التي ساعدت الشُّعراء على الإبداع وإيصال أفكارهم بلغة مُنسجمة ومُعبِّرة، ليغدو من أبرز ملامح الجمال في الشِّعر العربي القديم على وجه الخصوص.





المتتبّع للشعر العربي منذ العصر الجاهلي، إلى عصرنا الحالي، يدرك يقينًا أن لكل عصر ما يجعل منه متميّزًا عن سابقه، وممهّدًا لما يلحق به لتأثر الشعر بما يتأثر به

العرب بشـكل عام، سياسـيًا واقتصاديًا وثقافيًا.

# جعل الشعر العربي من التطور $\nabla$ وسيلة للبقاء والمنافسة

ذلك أن السيافات التاريخية للعرب تلقي بظلالها بشكل أو بآخر على تطور الجنس الأدبي، فتظهر أنواع منه وتخبو وتندثر، وتظهر أخرى وتتطور وتستمر، كل ذلك يحدث داخل منظومة صمود الشعر العربي، الذي جعل من التطور وسيلة للبقاء والمنافسة، حتى يبقى دائمًا في مكانته التي يستحقها. ولم يكن العصر المملوكي في منأى عن هذه التغيّرات والمؤثرات، التي جعلت منه عصرًا مختلفًا تمامًا عن غيره من العصور السابقة التي تميز فيها الشعر بالقوة، ما جعل هذا العصر يبدو أضعف لأسباب عدّة، لكن هذا الضعف لم يمنع القصيدة العربية من البحث عن أقق لتطورها، عبر التكيّف مع الواقع الذي فرض عليها.

#### المديح النبوي، غرض شعري جديد

وقد تميّز الشعر في العصر المملوكي بطرق الشعراء لمواضيع دينية بشكل أوسع، فصار المديح النبوي غرضًا شعريًا مستقلًا، بعد أن كان من النادر طرقه في تجارب الشعراء عبر عصور سابقة.

أمّا التجديد الذي طرأ على المديح، فهو جعل القصيدة كلها مدحًا للنبي صلّى الله عليه وسلّم من أول بيت إلى آخره، عكس ما كان عليه الأمر في قصائد أخرى، مثل قصيدة كعب بن زهير، التي تبدأ بالطريقة نفسها التي تكتب بها القصيدة الجاهلية، انطلاقًا من الطلل والغزل، وصولًا إلى بيت القصيد الذي يكون فيه المديح محصورًا في بضعة أبيات؛ أمّا شعراء العصر الملوكي فقد نبغوا في المديح غرضًا يمكن القول بجدّته، على غرار البوصيري الذي ما ذكرت قصيدة «البُردة» إلّا وذكر معها، رغم أنها سابقة لعصره، فكتب الهمزية التي يقول في بعض أبياتها:

كَيْفَ تَـرْقَـى رُقِـيَّـكَ الأَنْبِياءُ يَـا سَـماءً ما طاوَلَ ثها سَـماءُ لَـمْ يُـساوُوكَ فِـي عُـلاكَ وقَـدْ حالَ سَنـىً مِنْكَ دُونَـهُـمْ وسَناءُ إِنَّـما مَثَّـلُوا صِفاتِكَ لِلنَّاسِ كَـما مَـثَّـلَ النُّـجُـومَ الْـماءُ أَنْـتَ مِصْباحُ كُـلً فَضْلٍ فَما تَصْدُرُ إِلَّا عَــنْ ضَــوْئِـكَ الأَضْــواءُ

والملاحظ في هذه القصيدة التي يمكن عدّها خير ممثل للقصيدة المملوكية، انطلاقها مباشرة في الغرض الذي يريده الشاعر، من دون الحاجة إلى تقديم أو مقدمات.

وقد مدح شعراء العصر المملوكي الصحابة أيضًا، بل وخاض بعضهم في موضوع المفاضلة بينهم، إلّا أنّ صفّي الدين الحلّيّ، اختار أن يمدح الصحابة كلهم دونما تمييز، في إشارة إلى وجوب نبذ الخلافات التاريخية، فيقول:

# تميز بطرق شعرائه لمواضيع دينية بشكل أوسع

ولائي لِآلِ المُصطَفى عِقْدُ مَذهَبي

وقَلبِيَ مِن حُبِّ الصَحابَةِ مُفعَمُ

وما أنا مِمَّن يَستَجيزُ بِحُبِّهِم

مَسَبَّةَ أَقَوامٍ عَليهِم تَقَدَّموا

ولَكِنَّني أُعطي الفَريقينِ حَقَّهُم

ولَكِنَّني أُعطي الفَريقينِ حَقَّهُم

ورَبِّي بِحالِ الأَفضَلِيَّةِ أَعلَمُ

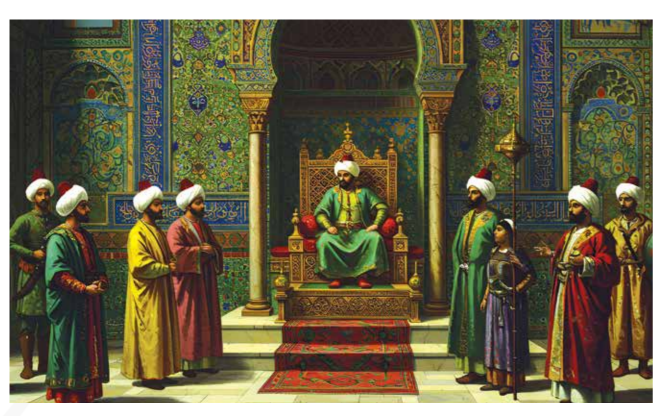
فَمَن شَاءَ تَعُويجي فَإِنِي مُعَوَّجُ

فصفيّ الدين الحلّيّ، إذن يجعل من حبّ آل بيت النبي والصحابة موضوع قصيدته المفعمة بروح المحبّة والإخاء، وهو بذلك يقف موقفًا محايدًا في كل الفتن التاريخية التي انطلقت من هذا التمييز.

وهو يجسّد هذه الفكرة في مواقف كثيرة، فيقول في قصيدة أخرى، يؤكد فيها حبّه للصحابة، ويخصّ الخلفاء الراشدين المَهْديين، وعمر بن الخطاب خصوصًا، فيقول:

قيلَ لي تَعْشَقُ الصَّحابَةَ طُرًا أَم تَهُ رَدتَ مِنهُمُ بِفَريقِ فَوصَفتُ الجَميعَ وَصْفًا إِذَا ضُوعَ أَزْرى بِكُلِّ مِسكِ سَحيق ضُوعَ أَزْرى بِكُلِّ مِسكِ سَحيق





قيلَ هَـذي الصِّفـاتُ والـكُلُّ كَالدُّرْياقِ يَشفي مِـن كُــلِّ داءٍ وَثـيـقِ فَـالِـى مَـن تَـمـيـلُ قُـلـتُ إلـى الأَربَـع لا سيّما إلـى الفاروق

والموضوع هنا ربّما لا يغرج عن المدح التقليدي للشخصيات الإسلامية، إلّا أنه في الحقيقة رأي نقدي لما كان في تلك الفترة من آراء مذهبية وطائفية، تتّخذ من الفتن مطيّة للخلاف والأحقاد، والخصومة، وهو بذلك يجعل من الشعر نافذة لنشر «رؤيته للعالم»، إذا ما جاز لنا الاستعانة بهذا المصطلح السردي في القصيدة.

كما يمكن أن نرى في الأغراض الجديدة محاولة للغوص في المشاعر وتجسيدها، فبدأ تشكل استنطاق الجماد، بشكل يشبه ذلك الذي ظهر في العصر الأندلسي، فنجد القاضي عياض يناجي حمامة ليسكب فيها كل حزنه، فيقول في بعض الأبيات:

أقمرية الأدواح بالله طارحي

أخا شجن بالنوح أو بغناء

فَقَد أُرَقتني مِن هَديلك دَنْسَةٌ

تُهيِّجُ مِن شُوقي وَمِن بُرَحائي

لعلَك مِثلي يا حَميم فَإنَّني غَـريب بِــدايَ قَــدُ بُـليتُ بِــداء

شعراؤه نبغوا في المديح على غرار البوصيري

#### القصيدة المملوكية، بداية للرمز في القصيدة العربية

وما يعد جديدًا في هذا العصر توظيف الرمز وبنية القناع في مفهومنا المعاصر، حيث نجد البوصيري، يستدعي حسان بن ثابت، رمزًا للمدح، والخنساء، رمزًا للبكاء فيقول:

آلُ بَيْتِ النّبِي طِبْتُم وطابَ المَدْحُ لي فيكم وطابَ الرِّثاءُ

أَنَا حَسَّانُ مَدْحِكُمْ فَإِذَا

#### نُحْتُ عَلَيْكُمْ فَإِنَّنِي الْخَنْساءُ

فالبوصيري، إذن لا يستدعي اسم حسان بن ثابت رضي الله عنه فقط، إنّما يستدعي ما يعنيه هذا الشاعر في تاريخ السيرة النبوية، ويستدعي كل تاريخه في الدفاع عن النبي صلّى الله عليه وسلّم، ومدحه، والذود بلسانه عن راية الإسلام.

أما الخنساء، فيستدعي عبرها كلّ وجع أحسّت به هذه المرأة في فقد أخويها، وهي التي بكت حتى صارت رمزًا للبكاء، ومن ثمّ فإنّ الشعراء في هذا العصر استطاعوا أن يكونوا على قدر كبير من الوعي، بفكرة الرمز، وما يستحضره من معان.

#### المحسّنات البديعية، ضرورة فرضها الذوق

لقد تميّزت لغة القصيدة المملوكية بنزعتها إلى البديع، ويرجع السبب في ذلك إلى سببين:

أولًا: تأثر شعراء عصر المماليك بمن سبقهم من شعراء على غرار البُحتري، وأبى تمّام اللذين أسسا للصنعة، فأبدعا فيها خاصيةً وميزةً، فرضها اشتغال الناس بالتنميق في كل مجالات الحياة، ما انعكس على الشعر، فكان تقليد رواد الشعر في العصر العباسي طبيعيًا بالنسبة لشعراء العصر المملوكي، خاصة أنّ الصنعة صارت مدرسة وأسلوبًا للكتابة في شتى الأجناس الأدبية، وصار الاشتفال على اللغة وإثبات التفرّد والتميّز اللغوى، دليلًا على قوة الشاعر وجودته.

ثانيًا: ضعف فهم الأجانب للصورة الشعرية، جعلهم أكثر تذوِّقًا للبديع، ما جعل الشعراء يوغلون في استخدامه، ومن هؤلاء يبرز بيضٌ صَنائعُنا سودٌ وَقائعُنا ابن قوبع، حين يقول:

حَكَـتُ لَيْلَتِي مِـنْ فَقْدِي النَّـومَ يَوْمَها

كما قَدْ حَكى لَيْلاً ظلامًا نَهارُهُ كَتَمْتُ الهَـوى لكـنْ بدَمْعـي وزَفْرَتي

وسُقْمى تَساوى سررُهُ وجَهارُهُ



ولم يقتصر تأثر شعراء العصر المملوكي بالشعر العباسي في الصنعة فقط، بل إنّ أحوال الدولة في عصر المماليك فرضت اشتغال الشعراء على الحماسة لكن بمرونة ووضوح، وكأنها امتداد للخطابة، بغرض حتّ المسلمين على الدفاع عن الدولة، نظرًا لهجوم المغول على الأراضي الإسلامية، ما جعل شعر الجهاد والدعوة إلى ردع المغول بارزًا بشكل كبير في هذا العصر، بوصفه غرضًا مستقلًا، ليس للفخر كما كان في العصر العباسي، إنما بوظيفة إعلامية أكبر، وأكثر الشعراء قدرة على تمثيل هذا الغرض هو الشاعر صفيّ الدين الحلّي، الذي كان شعره بقوة الشعر نفسها في العصر العباسي، ذلك أنه عاصر الدولة العباسية وسقوطها بعد دخول المغول؛ الذي يقول في بعض أبياته:

خُضْرٌ مَرابِعُنا حُمْرٌ مَواضينا لا يَظْهَـرُ الْعَجْـزُ منّـا دونَ نَيْـل مُنـى ولُوْ رَأَيْنا المنايا في أمانينا

تُدافعُ القَدرَ المَحتومَ همَّتُنا عَنَّا وَنَحْصَمُ صَرْفُ الدّهر لُو شينا



والجميل في شعر العصر المملوكي بشكل عام وصفيّ الدين الحلِّيّ، بشكل خاص، تحويله لغة الحرب إلى لغة للغزل، بعيـدًا من الكلمات الجميلة الهادئـة، وكأنّ هذه اللغة هي التي تليق بهذا العصر الذي تمالأه الحروب والدماء، حيث يقول

كُفِّي القِتالَ وَفُكِّي قَيدَ أُسراكِ

يكفيك ما فُعَلَت بالناس عَيْناك

كَلُّتُ لِحَاظُكُ مِمًا قَد فَتَكَت بِنا

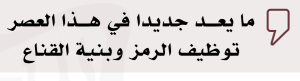
فَمَن تُرى في دُم العُشّاق أَفتاك

كَفاك ما أنْت بالعُشَاق فاعلَةٌ

كَيفَ انْثَنَيت إلى الأُعْداء كاشفَةً

غُوامِضَ السِرِّ لَمَا استَنطَقوا فاك

ورغم أن الشعراء في عصر المماليك لم يخرجوا عن الأغراض الشعرية المعروفة للشعر العربي، فإن كثيرًا منها تطورت بشكل مختلف عنها في القصيدة العباسية، أسلوبًا وموضوعًا، فظهر شعر الجهاد مكمّلًا لشعر الحماسة، وشعر جميعها بكل جمالها وإبداعها في ديوان العرب.



المديح مستقلًا بغرضه عن بقية الأغراض، وظهر مديح آل البيت والصحابة، ما جعل الشعراء يدلون بدلوهم وآرائهم في تمجيد الشخصيات التاريخية والإسلامية. والأهم من كل ذلك ظهور إرهاصات تجديد للقصيدة العربية من بينها استدعاء الرمـز والقناع، ورغم كون التأسـيس النقدى لهذه المصطلحات لَـو أَنْصَـفَ الدَّهُرُ فـى العُشّـاق عَزّاك لـم يظهـر إلا لاحقًا، فإنّها تظهر بوضوح في قصائد الشـعراء المملوكيين، وهذا يؤهل العصر المملوكي ليكون من عصور الشعر المميزة التي أتت ثمارها، وأثرت بوضوح في القصيدة العربية، ويُثبتُ هذا بشكل قطعى أنّ تطور القصيدة العربية أمر حيوى ومستمر، مهما تعددت العصور واختلفت، إذ مع كل عصر جديد يدخله الشعر العربي، تظهر عناصر جديدة في تشكيل صوره وموسيقاه ومواضيعه ولغته بسياقاته المختلفة، التي تلتقي







يعد الشعر العربي مرآة الأمة ومخزونها الفكري وتعبيرًا عن آليات الحياة فيها، وفي رحابه تجسدت أمجادها وامتدت ظلالها على مر العصور، فكان ديوانًا للعرب بحق، حفظ

سير أبطالهم وخلّد فضائلهم. كما عبر عن أخلاقهم ومبادئهم بفنون بلاغية وإبداعية، وضّح الشعراء قيمته عبر كلماتهم، وحمل صوتهم الذي يصدح بالبطولات، وكأنهم نسجوا من الكلمات جسورًا تربط الأجيال بعضها ببعض.

ولم يكن الشعر مجرد أداة فنية، بل كان عِلمًا يشمل الفصاحة والنحو والبيان، فنهل الشعراء من بحور العلوم والمعارف، وارتووا من عذب البلاغة، فتمثلت في أبياتهم أُسُسها. ومن هؤلاء الشعراء شمس الدين محمد بن سليمان ببن علي بن عبد الله التلمساني، الذي كان رمزًا اللفصاحة، ومن أبرز أعلام العصر المملوكي، وُلد في القاهرة عام (661هـ/1263م)، ووافته المنية شابًا عام (688هـ/ 1290م) عن عمر يناهز ٢٧ عامًا، ووالده العفيف التلمساني، كان عالمًا وشاعرًا وأديبًا ذائع الصيت. أقام العفيف مدة بمصر ثم انتقل إلى دمشق ليتولّى الإشراف على عمالة الخزانة، وجاء في ديوانه قصيدة مدح فيها أباه:

يا قَطْرُ عُمَّ دِمَشْ قَ واخْصُصْ مَنْزِلًا
في قاسِيُونَ وحَلِّهِ بِنَباتِ
وتَرَنَّمي يا وُرْقُ فيه ويا صَبا
مُرِّي عَليْهِ بِأَطْيَبِ النَّفَحاتِ
فيه الرُّضَى فِيهِ المُنَى فيهِ الهُدَى
فيهِ الرُّضَى فِيهِ المُنَى فيهِ الهُدَى
فيهِ الرُّضَى فيهِ المُنَى فيهِ الهُدَى
فيهِ الرَّضَى فيهِ المُنَى فيهِ الهُدَى
فيهِ الرَّضَى فيهِ المُنَى عَنْ ناظِري
فيهِ الَّذي كَشَفَ الْعَمَى عَنْ ناظِري
وجَلا شُموسَ الحقِّ في مِرْآتي
فيهِ الأَبُ البَرُ الشَّفُوقُ فَديْتُهُ

ترعرع شمس الدين التلمساني، في بيئة تزخر بالعلم والأدب، حيث شكلت هـنه الأجواء الثقافيـة أحد الأعمدة الرئيسـة في تشكيل هُويته الأدبية، وورث عن أبيه مَلكة الشعر ورقة التعبير، حتى غلب عليه لقب «الشاب الظريف» - وهـنا ما جاء به ابن حجة الحمودي في كتابه «خزانة الأدب وغاية الأرب»- الذي بات علمًا يُشار إليه في أوساط الشعر والأدب. ولكونه شاعرًا مرهف الحس ورقيق المشاعر وطريف الشعر، تمتّع بطلاقة في التعبير وعمق في التصوير ونظم الفكرة، فترجم أشعاره في لوحات فنية ناطقة بالبراعة والإبداع؛ ووصفه الصفدي بأنه «شاعر مُجيد ابن شاعر مُجيد».

جمع شعره بين الظرافة والجمال وحسن السبك، وعكس قلبًا ينبض بالحب والرقة، وعقلًا يتداول الألفاظ والصور الشعرية ببراعة. كما تميّز في فن الخط، إذ برع في أن يكون من الخطاطين الماهرين، وقد ذكر العالم أثير الدين أبو حيّان، بأنه كتب ديوانًا بخطّ يده.

نشاً الشاب الظريف في القاهرة، لكنه وجد ملاذه الأدبي في دمشق، ووفرت له هذه البيئة الغنية بالثقافة والسلطة فرصة الاتصال بكبار العلماء والأدباء وأرباب الفكر. فدرس على يد والده

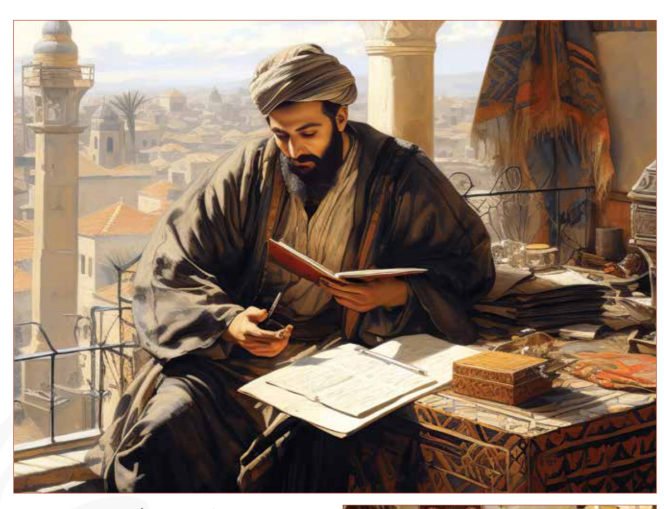
# وصفه الصفدي بأنه «شاعر مجيد» مجيد ابن شاعر مجيد»

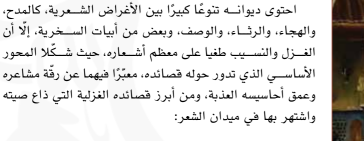
في بداياته، وتلقّى تعليمه الأدبي والديني من علماء بارزين، مثل ابن الأثير الحلبي، والقاضي محيي الدين بن النحاس.. وغيرهم، ما أسهم في تنمية قدراته الفكرية وصقل موهبته الشعرية.

فأصبح الشاب الظريف نموذجًا للشاعر الذي يجمع بين العلم والظرف، إذ تأثر بالشعر العربي الكلاسيكي القديم، وتعمق في العلوم الشرعية، فحفظ القرآن الكريم وتتلمذ على أيدي علماء الفقه والحديث، وظهر ذلك جليًا في أشعاره، فنجده يمدح رسولنا الكريم (ص)، بقوله:

أَرْضُ مَعَ اللّه عَيْنُ الشّهُسِ تَحْرُسُها
فإنْ تَغِبْ حَرَسَتْها أَعْيُنُ الشّهُبِ
يا خَيْرَ ساعٍ بباعٍ لا يُردُّ ويا
أَجَلَ دَاعٍ مُطاعٍ طاهرِ الْحَسَبِ
ما كانَ يرضى لَك الرَّحمَنُ منزلة
ما كانَ يرضى لَك الرَّحمَنُ منزلة
يا أَشْرَفُ الْخَلْقِ إِلّا أَشْرَفُ الرَّتبِ
لِي مِنْ ذُنُوبِي ذَنْبٌ وافِرٌ فَعَسى
فَاعةً منك تُنْجيني مِنَ اللَّهبِ
جَعَلْتُ حُبَّك لِي ذُخْرًا ومعتمدًا
فَكان لِي ناظرًا مِنْ ناظر النُّوبِ
فَكان لِي ناظرًا مِنْ ناظر النُّوبِ
إلَيْكَ وَجَهْتُ آمالي فَلا حُجِبَتْ
وَقَدْ دَعَوْتُكَ أَرْجُو مِنْكَ مَكَّرُمَةً
وقَدْ دَعَوْتُكَ أَرْجُو مِنْكَ مَكَّرُمَةً







لا تُخْفِ ما صَنَعَتْ بِكَ الأَشْواقُ
واشْرَحْ هَواكَ فَكُلُّنا عُشَّاقُ
قَدْ كَانَ يُخْفِي الحُبَّ لَوْلا دَمْعُكَ
الْجَارِي وَلَوْلا قَلْبُكَ الْخَفَّاقُ
الْجَارِي وَلَوْلا قَلْبُكَ الْخَفَّاقُ
فَعَسَى يُعِينُكَ مَنْ شَكَوْتَ لَهُ الهَوى
فَعَ حَمْلِهِ فَالْعَاشِقُون رِفَاقُ
لا تَجْزَعَنَّ فَلَسْتَ أُولَ مُغْرَمِ
فَتَكَتْ بِهِ الوَجْناتُ والأَحْداقُ
واصْبِرْ عَلَى هَجْرِ الْحَبِيبِ فَرُبَّما
عادَ الوصالُ وللْهَوى أَخْلاقُ



### وصفه الصفدي بأنه «شاعر مجيد ابن شاعر مجيد»

التوقّف عند هذه الأبيات يُظهر مدى المعاناة العاطفية المتمحورة حول تباريح الشوق، وما يتبعه من ألم، وما يتطلبه من صبر، فاستخدم التدرّج العاطفي لبناء نص متماسك يمزج بين التأمل في العشق وتقديم المشورة؛ فبداية القصيدة يصف بها حال العاشق المكبوت الذي لا يستطيع إخفاء مشاعره، فالأشواق لا يمكن كتمانها، ذلك لأن «القُلْب، الدموع» يجسدان العنصر المظهر للمشاعر. ثم ينتقل تدريجًا إلى تقديم حلول له بالصبر والأمل في العودة، فأبدع هنا في المزج بين اليأس والألم والإيمان، وأن عودة الحبيب ممكنة، معززًا لفكرة قانون العاطفة الذي يسود الجميع، وأن العشق تجربة جماهيرية والعاشقين بعضهم أنصار لبعض، في حمل هذه المشاعر المؤلمة.

أما المدح، فهو غرض شعري أصيل يعود إلى الجذور في شعرنا القديم، وشغل مكانة بارزة في شعر الشاب الظريف، حيث احتل المرتبة الثانية بعد الغزل والنسيب، متبعًا بذلك نهج الشعراء القدامى، فتارة يبدأ قصائده بالنسيب والغزل، ليمهد الطريق إلى المدح، وتارة يشرع في المدح مباشرة من دون مقدمات، مستعرضًا تنوع أساليبه وجمالياته الفنية، محافظًا على النسق الشعري والرونق الأدبي في كل مقام؛ ومن القصائد التي افتتحها بالغزل، قبل أن ينتقل إلى مدح أحد ولاة الأمر، يقول:

أَهْلًا بِوَجْهِكَ لا حُجِبْتَ عَنْ نَظَرِي يا فِتْنَـةَ القَلْبِ بَلْ يا نُزْهَةَ البَصَرِ أَهْنَـى المحبَّةِ أَنْ تَرْضَى بِلا عَتَبِ وأَطْيَـبُ العَيْشِ أَنْ يَصْفُ و بِلا كَدَرِ لا تَخْفِرنَ عُهُـودًا قَـدْ نَطَقْتَ بِها تَكَفَّـلَ الصَّـدْقُ فيها شَـاهدَ الحَضَر

إلى أن قال: والي الرَّعِيّة مَوْلَىً لِلْبَرِيَّة مَسْفُولِ الْعَطِيَّةِ مِنْ تِبْدٍ وَمِنْ دُرَدِ أَكْرِمْ بِهِ مُنْصِفِ بالْعَدْلِ مُتَّصِفِ لِلْدَينِ مُنْتَصِفٍ لِلْحَقَّ مُنْتَصِفٍ لِلْدَينِ مُنْتَصِفٍ لِلْحَقِّ مُنْتَصِدِ

ومن القصائد التي ابتدأ فيها بالمديح مباشرة من دون تمهيد، قصيدته التي أشاد فيها بالملك المنصور محمد بن عثمان الأيوبي، حيث يقول:



أَأْخَافُ صَرْفَ الدَّهْرِ أَمْ حَدَثَانِهِ والدَّهْرُ لِلْمَنْصُورِ بَعْضُ عَبِيدِهِ مَلِكٌ نَداهُ فَكَبْيِ وانْتَاشَنِي مِنْ مِخْلَبِيْهِ ومِنْ أَسَارِ قُيُودِهِ مَلِكٌ إِذَا حَدَّثْتَ عَنْ إِحْسَانِهِ حَدَّثْتَ عَنْ إِحْسَانِهِ حَدَّثْتَ عَنْ مُبْدِي النَّدَى ومُعِيدِهِ

وجاء الرثاء في عدد محدود من الأبيات، حيث خصّص جزءًا من شعره لرثاء شخصية عُرفَتْ «بالفخر العراقي»، في قوله:

لَعَمْرُكَ ما الفَخْرُ العراقيُّ مَينَتُ

وإنْ كَانَ ما بَيْنَ القُبُورِ لَـهُ قَبْرُ

ولِكنَّها الأُخْرى أَتَّتُ وتَزَيْنَتْ

وفاخَرَت الدُّنْيا وكان لَها الفَخُرُ

تمـزج الأبيات بين مشـاعر الفخر برجل عظيـم قد وافته المنيـة، والحزن لفقدانه، وأن فكرة الفخر لا تتلاشـى بالموت، بل تظل قائمةً عبر الذكريات والمآثر، وخلده الشـاعر في قوله «لَعَمْـرُكَ ما الفَخْـرُ العراقيُّ مَيِّـتُ»، ومثَّل الصـورة المكانية للفخـر فـي قولـه «وإنْ كانَ ما بَيْـنَ القُبُورِ لَـهُ قَبْرُ»، وهذا يبيـن أن القبر ليس نهاية للفخر، بل هو انطلاق جديد يُجسـد اسـتمرار الذكرى والفخر بالمكانة الرفيعة التي شـغلها الراحل في قلبه.

# نشـأ في القاهرة ووجـد ملاذه $\sqrt{}$ الأدبي في دمشق

واشتمل ديوانه على الهجاء المحدود، إذ تجلّ ت فيه نبرات القسوة والفظاظة في بعض الأحيان، حيث وصف خصومه بكلمات تحمل طابعًا جارحًا، ومع ذلك، فإنه أحيانًا كان يتجنّب الفحش والإقذاع، ما يعكس مرونة أسلوبه الشعري، ويتضح هذا التوازن في معانيه بقوله:

لا طَلّ صَوْبَ الغَوادِي سَاحَتِي قَطَنا ولا رَعَى اللّه مَنْ فَي أَرْضِها قَطَنا مَا أَنْصَفوا الخَضِر الباني جِدَارهُمُ لَمْ حَيِنَ بَنَى لَمُ الْأَنْ يَنْقَضَ حَيِنَ بَنَى

إن هذا التنوع الشعري، أتاح للشاب الظريف أن يُتبِّت أقدامه بقوة في فضاء الشعر العربي في فترة العصر المملوكي. فلم يكن شاعرًا محصورًا في حدود المألوف، بل بلور أسلوبًا جديدًا يجمع بين رقّة الغزل ونعومة التعبير. وتميّز شعره بالظرافة والعذوبة، مع قدرة استثنائية على تنويع الألفاظ والصور، ما أضفى عمقًا على معانيه وخفةً في تعبيراته، وقدرته على تجسيد المشاعر الإنسانية بعمق، بما يضمن استمرار تأثير قصائده في الأجيال القادمة، لتظلّ مصدر إلهام يُحتذى في عالمنا الشعري.

## من رؤى الليل





اللَّيْلُ يَضْتَحُ لِلأَحِبِّةِ بِابَهُ وَالرِّيحُ تَكْتُمُ سِرَّهُ وَعَذَابَهُ والعابرُونَ إلى مَشارفِ حُلْمِهمْ هاموا به وتَعَشَّقُوا جلْبابَهُ ومَدائِنِي ابْتَهَجَتْ وتَحْتَ لِحافِهِ نَسِيَ النَّهارُ بِأَرْضِنا أَتْعابَـهُ تَغْفُ و النُّجُومُ على سَوادِ عُيُونِهِ وتَكادُ تَحْضُنُ سَهْلَهُ وهِضابَهُ وكَـأَنَّـهُ يَـهبُ الحَـياةَ نَـضارَةً ويُعِيـدُ لِلدَّهْـرِ المُسِـنِّ شَـبابَهْ والفاتناتُ حَمَلْنَ بعنضَ صِفاتِهِ وقَبَسْنَ مِنْهُ حُضُورَهُ وغِيابَهُ الشِّعْرُ يُولَـدُ مِنْ جَمالٍ سُـكُونِهِ ويُضِيءُ بالحَـرْفِ البَدِيع رحابَهُ آنَسْتُ بُرْدَتَـهُ وطَيْفي لَـمْ يَزَلْ يَاأُوي اِلَيْـه ويَقْتَفـي أَعْتابَـهُ لَمْ أَدْر كَيْفَ مَشَـيْتُ فِي أَعْطافِهِ وَمَسَـكْتُ كَالطِّفْلِ البَـريءِ نِقابَهُ وشَـربْتُ كَأْسَ الوَجْد في أَفْيائه ونَشَـقْتُ في زَمَن الهَـوَى أَطْيابَهُ وكَأَنَّـهُ أَوْحَـى إلَـيَّ بِرِحْلَةٍ حَتِّي أُنادمَ جَمْرَهُ وسَحابَهُ هُوَ مُعْجَمُ الْأَسْرِارِ خَبَّأَهُ المَدى وحَمَلْتُ زَادِي وامْتَطَيْتُ رِكَابَهُ وبَـدَاْتُ منْ شَـوْقى إلـى أَحْلامه أَجْتَازُ وَحْـدي بَحْرهَ وعُبابَـهُ ذَاكَ المسَاءُ هوايَتى حَتَّى وإنْ طالَ الطَّريقُ وما بِلَغْتُ سَرابِهُ

وإذا تَراءَى الصُّبْحُ فَوْقَ ظلاله أَرْخَى الأعنَّةَ مُغْمضًا أَهْدابَهُ

إلىك إلىك من ظلَّى أوَيْتُ فلا أهلٌ ولا جارٌ وبَيْتُ وخبَّاتُ المَواجعَ في عُيوني وعنك دَمَّا بأحداقي ذرَفْتُ ولو أنَّ المحبَّةَ منك داءٌ لَعمرُ الله ما كنتُ اشتفيتُ إلى وَهْمَيْن منْ وَصلِ وبُعدِ دعاني العِشقُ خَدّاعًا فسِرْتُ لأيِّهما أسيرُ فدَتُكِ نَفسي وأيَّهُما أسيرُ فقد قُتلْتُ كأنَّكِ صَيدُ من أضناهُ جوعٌ فأُخلَفَ ظنَّهُ بالظُّفْر سَبْتُ عَدُولِي كِم دُعوتونِي لِهَجْر وحينَ أقمتُ قَدْ خِبتُم وخبْتُ فأدنى منْ وصال الحبِّ ذُلُّ وأرْجي من ذليل العَيْش مَوْتُ وَعَـدْتُ جميعَ منْ أحببتُ صَبْرًا فلهُ أَسْطعْ بوعديَ أَنْ وَفَيْتُ وقد تَنْأَى المَسامعُ عن صَداها وتدمعُ أعينٌ ويخونُ صَوْتُ فها أنا سائرٌ في درب حَتْفي شريدًا لا وصلتُ ولا رَجَعْتُ كذاكَ الحبُّ أن تَبْنى قُصورًا وتَهدُمُ كُلَّ ما تبنيه صمتُ وكنتُ رجوتُ أنْ لو عُدتُ طفلًا فلمْ تنفعْ لما أرجوهُ «لَيْتُ» فلا والله لم أكُ قط أُمًّا ولكني بفقدك قد ثُكلتُ



## لمن الرسائل





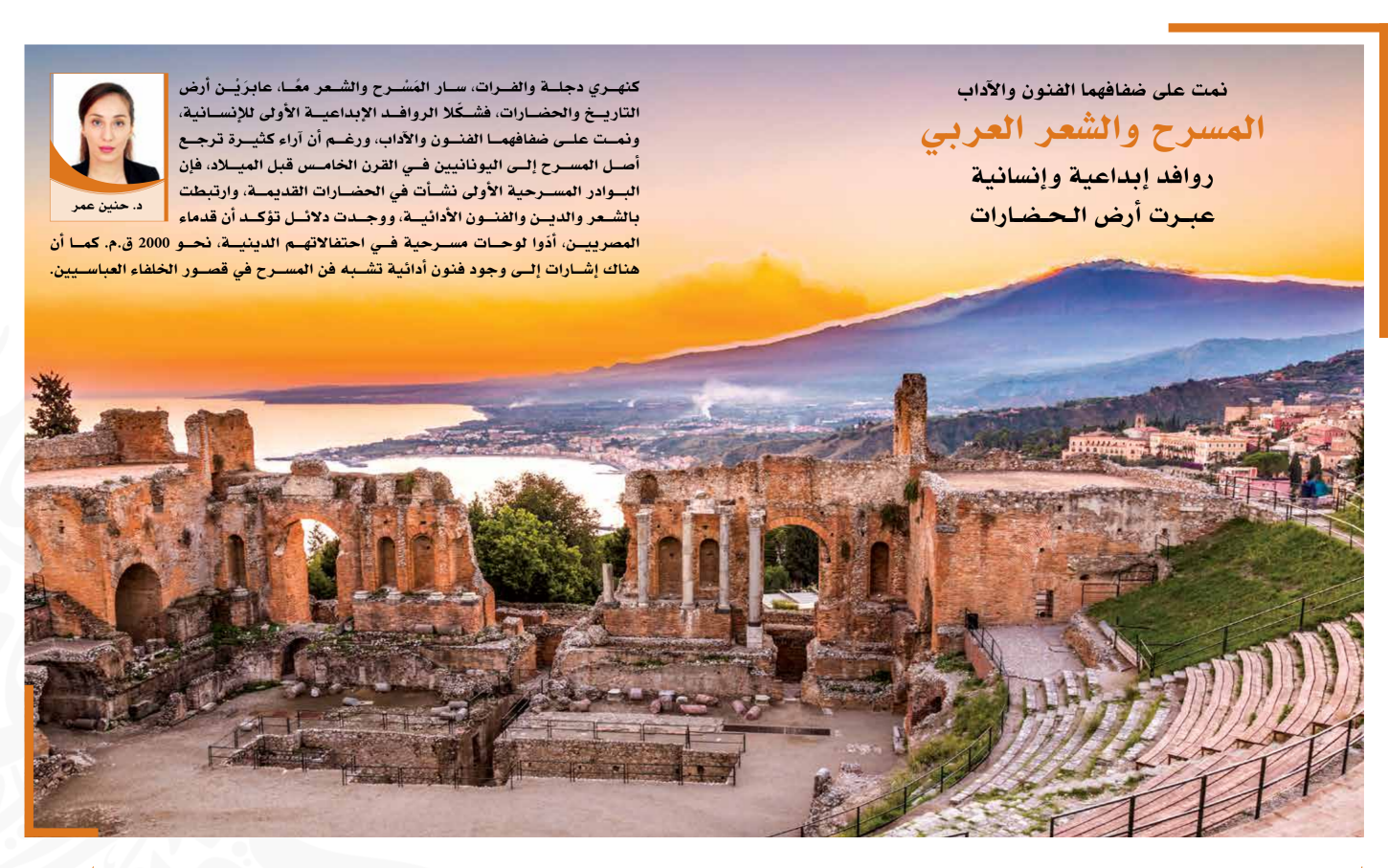
تَبَسَّمْتُ لَكِنَّ قَلْبِي حَزِينْ وتاهَتْ بِصَحْراء روحي الظُّنونْ أنا امْ رأةٌ منْ ظلال وضَوْءِ تُوزِّعُ شعْرًا على العالَمينْ أخافُ إذا فَرَّقَتْنا الفُصولُ وغابَتْ مِنَ الشَّكِّ شَمْسُ اليَقينْ فَمَنْ يُوصِدُ البابَ لَمّا تَهُبُّ رياحُ العِتابِ على العاشِقينْ ومَنْ يَسْمَعُ القَلْبَ لَمَّا يُغَنِّي ويَلْهَجُ بِالوَجْدِ فِي كُلِّ حِينْ أَحِبُّكَ فَامْنَحْ تَفَاصِيلَ عُمْرِي حُقولًا مِنَ العِطْرِ والياسَمِينْ وقُلْ للزَّمان اللَّذي لَـمْ يَدَعْنا نَـدُسُّ القصائدَ بَيْنَ السِّنينْ سَنَرْجِعُ يَوْمًا لأَرْض نَفَتْنا ونَـزْرَعُ بِالحُـبِّ نَخْلِاً وتيـنْ تَبَسَّمْ لِتُشْرِقَ شَمْسٌ بروحي وكُنْ أَسْعَدَ النَّاسِ حتَّى أَكُونْ رَجَوْتُكَ لا تَسْأَلِ اللّيلَ عَنّي ولا تُحْرج الوَقْتَ، حَتّى يَحينْ فَمُنْذُ احْتِمال الوَداع تَركنا سبيلَ القصائدِ لِلعابرينُ ورُحْنا نُفَتِّتُ خُبْزَ الأَماني ونُطْعمُ طَيْرَ الخَيالِ السَّجينُ وقُلتَ: تَعالَى فَقُلتُ انْتَظِرْني وأسْرجْ حِصانَ الهَـوى والحنينُ وهَيّئ لنا الغيّم كَيْ لا يَرانا حَسودٌ يُورِقُهُ الحالمونْ وهَـيّا نَـحُجُ لِأَفْسِق عَـلِيِّ بِله كَوْكَبٌ يَحْتَفي بالجُنونُ

تُبارِكُ كُلُّ النُّجوم هَوانا فَيَكْبُرُ بِالْحُبِّ مِثْلَ الْجَنينْ









لكن المسرح العربي بشكله الحديث، لم يظهر إلَّا عام 1874 في لبنان ومصر بتعريب المسرحيات الفرنسية؛ وهناك دراسات تتحدث عن وجود نصّ مسرحي أصلى باللغة العربية، كُتب قبل ذلك في الجزائر. غير أن هذا الفن ازدهر في الخمسينات وظهرت فرق كثيرة استلهمت الأداء الغربي في البداية، قبل أن ينتبه هؤلاء إلى ضرورة ربط المسرح بالمجتمع والحضارة العربية، فاستخدموا القصص التاريخية والأساطير.

غير أن تسمية فن «المَسْرح» لم تكن مصطلحًا مستحدثًا تمامًا مثل «السينما»، بل هي مفردة أصيلة في المعجم الشعري العربي منذ الجاهلية، فالمَسْرح «لغةً»: من فعل سَرَح، وهو الاستغراق في تأمل أو تفكير، وهو فعل الرعى أيضًا، أي أن المسرح هو المكان الذي يتركز فيه الوعى بشكل يغيبه عما حوله، وهو المكان الذي يُرعى فيه، و «السَّرْحُ» هو فناء الدار.

ونجـد أن كلمة «مَسْرح» بمعناها اللغوى، قـد ذكرت على الجاهلي عنترة بن شداد (525م - 608م) في قصيدة يقول

بَيْنَ الْعَقيق وبَيْنَ بُرقَةٍ ثُهمَـدِ طَلَلٌ لعبلَةَ مُستَهلُ المَعهَد يا مُسْرَحَ الآرام في وادي الحمي هَلْ فيكَ ذو شُجِن يروحُ ويَغتَدي في أيْمَن العَلْمَيْن دُرْسُ مَعالِم

أوْهـى بها جَلَدي وبانَ تَجَلّدي

البوادر المسرحية الأولى نشأت

فى الحضارات القديمة

والآرام هي أبناء الظباء، فعنترة بإشارته إليها يستذكر الطلل بما كان فيه من جمال وانطلاق، ومن الملاحظ كذلك، أن عبارة «مَسْرح الآرام» تحديدًا، كانت منطلقًا لكثير من الشعراء الذين استخدموها في العصور اللاحقة.

أما الشاعر الجاهلي عبيدٌ بن الأبرص الأسدى (500م 554-م)، فيضمّن مفردة «المَسْرح» في مقدمة طللية أيضًا؛ يقول:

أَوْحَشُتْ بَعدَ ضُمَّر كَالسَّعالَى

منْ بَنات الوَجيــه أَوْ حَلَّاب ومُسراح ومَسْرَح وحُلول ورُعابيب كالدُّمي وقباب

والشاعر هنا يتحسّر على أيام كان المكان فيه مُسرحًا للحياة الجميلة، وللصبيّات المليحات، وهو هنا كأنه يشير إلى المَسْرح بمعناه المعاصر، أي بمعنى المكان الذي فيه مشاهد تشدُّ الأنظار نطاق واسع عند الشعراء العرب على امتداد العصور، ولكن المثير للاهتمام، ذلك التقارب الدلالي بين معنييها اللغوى والاصطلاحي؛ فقد تفطن الشعراء قديمًا - بشكل أو بآخر - إلى استخدامه في سياقات قريبة جدًا من فكرة المَسْرح الفلسفية، فنجده يرد دائمًا بشكل إيجابي، يرتبط بالجمال والحرية والتأمل؛ فعلى سبيل المثال، يستخدمها الشاعر

صورة «المَسْرح» في العصور القديمة:



المسرح البلدي في تونس



وبالانتقال إلى العصور الإسلامية، فإن لفظة «المَسْرح» حافظت على معناها السابق، وعلى السياقات الدلالية نفسها، ومن أمثلة ذلك الشـاعر إبراهيم بن هرمة (699م - 792م) الذي عاصر الدولتين الأموية والعباسية، وقد وردت الكلمة في أبيات مــدح على بحــر الطويل، جعل فيهــا مجد الممــدوح منطلقًا في امتداد «المَسْرح» الخصيب، فيقول:

تَصبِّحَ أقوامٌ عَن المَجد والعُلا فأضْحَوْا نِيامًا وهو لَه يتصبّع إذا كَدَحَتْ أَعْراضُ قَوم بِلُوْمهم نَجا سالُمًا من لُؤمهم لَمْ يُكدُّح لدينك إنَّ المَجدَ أطلقَ رحلَهُ لَدَيْكَ عَلى خَصْب خَصيب ومَسْرَح

وفي غرض مختلف بعيد من المديح، فإن لأبي تمّام (803 م - 845م) أبياتًا من قصيدة ملأى بالتحسّر والألم، وبشعور عميق بالغدر ممن توقع منهم الوفاء، وقد أشار فيها إلى جَنْيه المذمَّة فى (مَوْضع/ مَسْرح) كان من المفترض أن يزهر فيه الحمد والشكر، ممن أحسن إليه، ولكن ظلَّت اللفظة مربوطة بالطبيعة والخصوبة؛ يقول:

أتاني مَعَ الرُّكْسِانِ ظَنُّ ظَنَنْتُهُ لَفَفْتُ لَهُ رَأْسِي حَياءً مِنَ المَجْدِ لَقَـدُ نَكَبَ الغَـدرُ الوفاءَ بسـاحَتى إِذِنْ وِسَرَحْتُ الذِّمَّ فِي مَسْرَحِ الْحَمْدِ

كرت كلمة «المسرح» عند الشعراء العرب على مر العصور

أما البُحتريّ (820م - 897م)، فيغير تقنية التوظيف وينتقل من المعنى التقليدي، ليقترب بشكل كبير من معناها الحديث، فهو يروى فضائله وأمانته وإحقاقه للحق، ويزهو بقوته الشّعرية التي تجعله قادرًا على الهجاء ولكنه يترفّع عنه، ورغم أنه قد أشار إلى «المَسْرح» بوصفه مكانًا طبيعيًا، فإن معنى ضمنيًا واضحًا يشير -بلا وعي - إلى «أداء مُسْرحي» من نوع ما، بطله الشاعر الذي يجبر خصمه على «الصعود إلى المُسْرح»، ليسقطه ويُجعل من الناس مشاهدين وشاهدين على هزيمته؛ يقول:

أُدينُ بِأَلَّا تُستَحَلُّ أَمانَـةٌ لحُرِّ وألَّا يُسْتَباحَ ذمامُ وأترُكُ عرضَ المَرء لُو شئتُ كانَ لي وللذُمِّ فيه مَسْرَحٌ ومَسامُ

ولابن الرومي (836 م - 896م) إشارات في السياق نفسه، إذ يضفى على الكلمة دلالة قريبة بشكل لافت من معناها المعاصر، ويربط بين العَيْن - أي فعل المشاهدة - والمسرح،

> لا تَحْسَبُوني غَنيتُ بَعْدَكُمُ عنكُمْ بشُمس الضّحي ولا القَمَر لا تُحْسَبُونِي أَنِستُ بَعْدكُمُ إلى هَديـلِ الحَمام فِي الشَّـجَر لا تَحْسَـبوني اسْـتَرَحْتُ بَعْدَكُمُ إلى نُسِيم الشَّمال بالسَّحَر لا تَحْسَبُوا الْعَيْنَ بَعدكُمْ سَرَحتُ في مَسْرح من مَسَارح النَّظر يَأْبِي لُها ذاك أنَّ نَّاظرها في شُغُل بالسُّهاد والعبَر

العدد (67) مارس 2025



أما أبو فراس الحَمْداني ( 932م- 968م)، فيوظف الكلمة في سياق الفخر والمديح بانتصاراته وكرمه؛ مشيرًا إلى ما يملكه من قوة في الحروب، وإلى عدّته فارسًا مغوارًا، وهي المُهر والرّمح، ونوع من السيوف القاطعة يسمّى الصَّمْصامة، وإلى راحلته، التي كان مسرحها / مرعاها مملوءًا بأنواع العشب الجيدة (الرمث/ الغنم)، ما جعلها قوية وسريعة؛ يقول:

وعَزمَـةٌ لا ينامُ اللَّيْـلَ صاحِبُهـا إِلَّا عَلِى ظَفِي طَيِّـهِ كَـرَمُ

يُصانُ مُهْرِي لِأَمْرِ لا أَبوحُ بِهِ والدِّرِعُ والرُّمُّحِ والصَّمْصامَةُ الخَذمُ

وكُلُّ مَائِـرَةِ الضَّبْعَيــنِ مَسْـرَحُها رمْــثُ الْجَزيــرَة والْخــذْرافُ والْعَنَمُ

وللمعري (973م - 1057م) أبيات يؤنسن فيها الإبل، فكأنه يحولها شخصياتٍ نسائيةً تلبس الخلاخيل على مسرح من الخضار،

لَقَدْ زَارَنَـي طَيْفُ الخَيـالِ فَهاجَني فَهاجَني فَهـلْ زَارَهـذي الإِبْلَ طَيْـفُ خَيال

إبراهيم ناجي من أكثر الشعراء استخداما للفظة «المسرح»

لَعَـلٌ كَراهـا قَـدُ أَراهـا جِذابَهـا ذَوائـبَ طَلْحِ بالعَقيقِ وَضـالِ وَمَسْرَحَها فـي ظِـلٌ أَحْـوَى كأنّها إذا أَظْهَـرَتْ فيـه ذَواتُ حِجـال

وللسَّريِّ الرفاء، إشارة إلى المَسْرح بوصف دار الممدوح بأنها مكان تُستعرض فيه الهمة والشجاعة، وهذا دلالة قريبة من فكرة مكان العرض:

أَعْـزِذْ عَلَـيَّ بِـأَنْ رَاحَـتُ دِيارُكُـمُ

مَثُـوى الْهُمومِ وكَانَتُ مَسْـرَحَ الْهِمَمِ
كَم فـي قُبورِكُـمُ من عـارِض هَطِلٍ
وصـارم فَـلَ حَـدً الصّـارم الخَـدَم

واستمر الشعراء في العصر الأندلسي، في توظيف «المَسرح» في قصائدهم بطرائق لم تختلف كثيرًا عن سابقيهم، كقول أبي حيان الأندلسي:

## ومَسْرَحُ غِـزُلانٍ ومَسْرى أَهِلَـةٍ لَهُـنَّ مَـراعٍ فـي الحَشـا ومَشـارِقُ

ومن الملاحظ أن شعراء الأندلس ربطوا بشكل لافت بين «المَسْرح» والغزلان، وما يلحق بذلك من جمال طبيعة ومسرّة للنظر، لقد اتفق إذن أغلب الشعراء العرب منذ القدم، على أن «المَسْرح» مساحة الجمال والتأمّل والامتداد الأخضر، وكأنهم بذلك يمهّدون لمعنى المصطلح القادم.

## توظيف دلالة «المَسْرح» في العصر الحديث

ومع دخول فن المَسْرح إلى العالم العربي في العصر الحديث، ظهر التوظيف الجديد للمصطلح، وبالمقابل كذلك، بقي التوظيف القديم قائمًا ومرتبطًا بالطبيعة ومظاهرها، ويمكن أن نذكر على سبيل المثال أبيات محمود سامي البارودي (1839م- 1904م) التي يجعل فيها من الأرواح شخوصًا في مسرح الجو، ويفصله عن الأرض المرتبطة بالأجساد:

بِنَا كُلَّ يَـوْمٍ لِلحَوادِثِ وَقَعَةٌ تَسيلُ لَها مِنَّا نُفُوسٌ وأَدْمُــعُ فَأَجْسادُنا في مَطْرَحِ الأَرْضِ هُمَدٌ وأَرْواحُنا فِي مَسْرِحِ الْجَـوِّ رُتَّعُ

أما شاعر الأطلال، الدكتور إبراهيم ناجي (1898م - 1953م) فكان من أكثر الشعراء الذين استخدموا لفظة «المُسْرح» بمعناها الاصطلاحي، وبما يرتبط بها من «ستار» و «خشبة عرض» وغيرها؛ يقول:

نَـزِلَ السَّـتارُ فَفيـمَ تَنْتَظـرُ خَلَـتِ الحَيـاةُ وأَقْفَـرُ الْعُمُـرُ

لَـمْ يَـبْقَ إِلَا مُـقْضِرٌ تَعِسٌ تَعْـوي الذّئابُ بِـهِ وتَأْتَمِـرُ هـو مَـسْـرحُ وانْـضضَ مَلعَبُهُ

لم يَبْقَ لا عَيْنٌ ولا أَثْرُ وروايَــةٌ رُويَــتُ وموجَزُها

ي رَبِي صَحْبُ مَضَوْا وأَحِبَّـةٌ هَجَروا

# كان المسرح في قصائد الشعراء دائما مكانا للتأمل

عَبَـروا بها صُـورًا فَمُــذُ عَبَروا ضَحِـكَ الزَّمـانُ وقَهْقَــهَ القَــدَرُ

وفي قصيدة أخرى، يواصل توظيف السـتّار والمَسْرح الفارغ، ول:

نَزلَ السِّتارُ على الرِّوايةِ وانْقَضَتْ

تِلْكَ الفُصولُ وفُضَّ ذاك المَسْرَحُ يظهر كذلك توظيف نوع من أنواع المسرح وهو «المأساة» في قصيدة رثاء كتبها الشاعر المصري أحمد زكي أبو شادي:

وكانَ ولَـمْ يَنْفَـكُ مأساةَ مَسْـرحٍ يُهَدَهُـهُ البانـي وتَمْـلاَهُ العبَـرْ

وله في الرثاء:

يا خــادِمَ المَسْـرِحِ العالي بِسـيرَتِهِ هَـذي رواياتُـكَ العَصْمـاءُ للرّائــي

قَدْ خَلَّدَتْ في المَرائي فهي نابِضَةٌ

سي مبريي عبي عبي البيد. بَيْسن السوَري والمَرائي مثْسلَ أَحْياء

ومن توظيفات دلالات «المَسْرح» في العصر الحديث، وصف الشاعر لنفسه بالممثل على مَسْرح الحياة، مثل قول اللبناني رشيد

على مَسْرَحِ الدُّنْيا وقَفْتُ مُمَثَّلًا وأَنْفَقْتُ في أَدُوارِها مُعْظَمَ الْعُمْرِ فَلمْ أُحْسِنِ التَّمثيلَ في حالَة الغِنى ولكننى أَبْدَعْتُ في مَوْقَف الفَقْر

ولم يكن المسرح ملهماً للشعر فقط، بل كان ملهماً للمسرح المسرح ملهماً للشعر فيضاً؛ ونتج عن ذلك عدد كبير من المسرحيات العربية التي استمدت موضوعاتها وبناءها من الشعر وتاريخه وشخصياته، أشهرها مسرحيتا «مجنون ليلي» و»عنترة وعبلة» للشاعر المصري أحمد شوقي، وصولاً إلى مسرحية «مجلس الحيرة» عام 2024م، وهي من تأليف صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي، عضو المجلس الأعلى حاكم الشارقة، وتناولت دور الشعر في التاريخ العربي، واستحضرت عدداً من شعراء العرب وحكمائهم، مؤكدة دورهم التاريخي، وقيمة الشعر الإنسانية.

ويمكن القول في النهاية إن «المَسْرح» قد ارتبط بالشّعر ليس ضمن تقنيّاته الأساسية الأولى فقط، ولكنه ارتبط به دلالة لفظية مهّدت للدلالة الاصطلاحية فيما بعد أيضًا، فكان في قصائد الشّعراء دائمًا مكانا للتأمّل والترويح عن النفس والاستمتاع بالمشاهد الخلّابة، وبكل معاني الجمال والسموّ والقيم.



استفاد شعرنا العربي من الأجناس الأدبيّة، فانفتح على القصة والمسرحية، وتوغّل في شعاب السرد، فنهل منها جميعًا، من دون أن يفقد شعريته وخصائصه التي بها يتميّز عن غيره من فنون القول. كما استفاد من خزّان التراث العربي، فأخذ منه بعض حكاياه وأبطاله وجعل منها رموزًا يوظّفها في إنشاء نصوصه وطرح أفكاره، وكسبت قصائد كثيرة الرهان حين حافظت وهي تذيب الحدود بين الأجناس - على خصوصيتها الشعرية. ومن بين هنذه القصائد نذكر «غابة الحظ» التي نشرت أخيرًا في مجلة «القوافي».

القصيدة داليّة تقع في خمسة عشر بيتًا نظمها الشاعر المصري عبدالله عبدالصّبور على بحر البسيط التامّ، وهي قصيدة سرديّة بامتياز، جعل أبياتها خبريّة تروي حكاية بطل مركزيّ دارت القصيدة حوله.

#### عَتبَهُ العُنوان

اختار الشاعر «غابّة الحظ» عنوانًا لقصيدته، وهو بما فيه من انزياح يجعل المتلقّي يتوق لاكتشاف عوالم القصيدة؛ أهي الغابة بما فيها من كثافة وخصب، أم بوحوشها وما يكتنفها من غموض ومغامرة غير آمنة؟ فمفردة «الغابة» تحمل المعنى ونقيضه، وتثير شيئًا من التشويق يدفع إلى سبر أغوار القصيدة لمعرفة ما يكشف عنه متنها.

منــند القراءة الأولى للنصّ، تتراءى لنا قصّة نبيّ الله يوســف، عليه السلام، وقصّته مع إخوته، هذه القصة التي سارت بين الناس مثلًا، لما يمكن أن يفعله الحسد بين العالمين، ولما ينتج عن الصبر من ثمار وغيرها من العِبر:

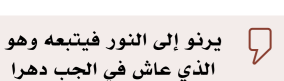
## رَمَاهُ إِخْوَتُهُ فِي الجُبِّ مَا عَبَرَتْ

سَيّارَةُ وهْوَ في الأُصْقاع يَرْتَعِدُ

فهو الفرد الذي تآمر عليه أقرب الناس إليه ليلقوا به في جبّ سحيق، من دون رأفة أو مراعاة لما بينهم من القرابة. ويواصل الراوي بيان حال الأخ المغدور «وهْوَ في الأَصْقاع يَرْتَعِدُ»، ليكشف عن فظاعة الجرم الذي ارتكبه المقرّبون في حقَّ أخيهم.

لقد اختار لهذه القصيدة أن تكون قصّة لمحنة الإنسان الذي يجد الأذى ممّن يستأمنهم على نفسه وحياته، وللغربة التي يعيشها في خضمّ حياة لم يعد للقيم فيها ما تستحقّه من عناية.

اختار الشاعر لهذه القصيدة أن تكون قصة لمحنة الإنسان



فهو يصرّح منذ البيت الأوّل بـأنّ البطل يعيش فردًا وحيدًا لا أنيس له:

#### أُتَّى.. ولَـمْ يَـاْتِ لاسْـتقباله أُحَدُ

## لَمْ يَنْدَهِشْ فَهُوَ طُـولَ العُمْرِ مُنْفَرِدُ

سماح حمدي

فهو لم يعد يستغرب من أمر عزلته وقد عاش العمر وحيدًا منفردًا لا يهبّ إليه أحد، وقد اختار الراوي/ الشاعر أن يضع نقاطًا بين الفعل «أتى» وردّ الفعل «لم يأت لاستقباله أحد»، ليبيّن للقارئ أنّ توقّعه خاب، إذ ننتظر لكلّ فعل مجيء استقبال وترحيب، خصوصًا ونحن ننتمي إلى الثقافة العربيّة التي تجلّ الضيف / القادم وتثمّن حسن معاملته، فكأننا به يريد أن يبيّن ما حصل في منظومة القيم من انخرام، وأن يكشف عمّا يعيشه هذا البطل المجهول الهُويّة من خيبة ووحشة رغم تعوّده عليهما.

ويتواصل الإلحاح على معنى الوحدة بسرد الأفعال التي استعملها الشاعر «دَنا، تَسلِّق، مَرِّ، مَشى»؛ إنَّه يضعنا أمام بطل يسير في هذه «الغابة» وحيدًا، رغم ما تفرضه الغابة - بالمخاطر



رافق في 75 E

التي تكتنف السير فيها - من صحبة تبدّد المخاوف وتؤنس الروح، فالبطل يسيرِ فيها بمفرده:

#### تَسَـلُّقَ اليـأسَ دَهُـرًا كُلُّمـا انْزَلَقَتْ

#### رجْلٌ، تَرَنَّحَ حتّى كادَ يُفْتَقَدُ

يلوح لنا البطل وهـو يكابد المصاعب التي يجابهها بعد تخلّي الرفاق والإخوة عنه، ويلوح لنا معه «جبل الياس» الوعر الذي يعاول تسلّقه، لعلّه يبارح الجبّ ويصل إلى برّ الأمان؛ وقد رسم لنا الراوي صورة البطل، باستعمال أفعال حوّلت الكلام مشهدًا يتمثّله القارئ فتكاد أنّات البطل تصل إلى مسمعه، ويكاد يراه أمامه وهو يتسلّق ثمّ تنزلق رجله فيترنّح.

إنّ محاولة مغادرة الجبّ بظلامه ووحشته ومخاطره، محاولة الإنسان الذي يسعى في الأرض ويحاول تخطّي صعوبات الحياة ومقاومة اليأس والتسلّح بالعزيمة والإرادة وروح الأمل، ولكنّ شاعرنا يجعل نتيجة سعى البطل مخيّبة للتوقّع:

#### لَمَّا نَجِا مِنْ ظَلِامِ الجُبِّ ثُمَّ رأَى

#### نارًا على جُثَث الآمال تَتَّقدُ

فإذا الآمال جثث تلتهمها النيران، وإذا به يتُمثّل صورة الفارس والحصان اللذين يذكّران بزمن البطولات والإنجازات:

رَأْى حِصانًا عَـدا شَـوْقًا لِأَنْدَلُسِ

وفِي الطَّرِيـقِ إِلَيْها خَانَهُ الجَسَــُ وفارسًـا فَوْقَــهُ يَخْشَـى عَلَـى غَدِهِ

وما دَرُى أَنَّ لَـنْ يَأْتِـي عَلَيــهِ غَــدُ

# يعود لقصة يوسف ليستثمر لوحة تقطيع النسوة لأيديهن

# 

ولكن، للأسف، فالفارس اليوم لم يعد قادرًا على استرجاع المجد الذي ولّى وصناعة التاريخ المشرق الذي طويت صفحاته. وقد اختار الشاعر / الراوي الأندلس موطنًا للحنين والشوق بما تعنيه في وجدان العربي من فخر بعضارة بناها العرب في أوروبا، ومن أسى على فقدانها وحنين لاسترجاع زهو الجدود وأيام انتصاراتهم.

عند هذا البيت ينتهي وضع التمهيد في القصة التي يسردها الشاعر، إذ يصل البطل بعد عناء إلى سلطح الأرض وقد غادر الحفرة التي ألقي فيها غدرًا. ويبدأ رحلة المسير، فإذا به في إطار مكاني خارق «غابة للحظ»:

ومَـرَّ فِـي غابَـةٍ لِلحَـظِّ مَنْطِقُهـا:

لا يَعْرِفُ الْفَرْقَ مَنْ مَاتُوا وَمَنْ وُلِدُوا فِي غَابَةِ الْحَظِّ أَرْضٌ فِي مَكَانِ سَـما وكُلُّ شَـكً بـرأْس النّاس مُعْتَقَـدُ

يكرّر الرّاوي الإطار المكانيّ الذي يتحرّك فيه البطل فتتشظّى العبارة في الأذهان بمستويات مختلفة إذ الغابة هي عالم الفوضى، وعالم الحكايا، وعالم السحريّ والعجائبي والفطريّ الذي لا يخضع لمنطق انتظام. ومع كلّ ما يكتنفها مما ذكرنا، فالبطل على حدّ عبارة الراوى:

## فيها مَشَى نَحْوَ ضَوْءٍ جارِفٍ فَدَنا

بِيه سَنَى ـ سَو سَوْمٍ بِسَرِعٍ اللهِ اللهِي اللهِ ا



ويسترجع الراوي/ الشاعر مرة أخرى القصص الديني، فيعود لقصّة يوسف، عليه السلام، يستثمر لوحة تقطيع النسوة لأيديهنّ عند رؤيته، انبهارًا بوسامته، فإذا بالحزاني الذين طافت عليهم

لقصّة يوسف، عليه السلام، يستثمر لوحة تقطيع النسوة لايديهن عند رؤيته، انبهارًا بوسامته، فإذا بالحزانى الذين طافت عليهم «روح من الطير»، سجدوا تعظيمًا لله خالق جمالها، وتعبيرًا عن امتنانهم للراحة التي شعروا بها:

## ما قَطَّعوا مِنْ جَمالِ الـرُّوحِ أَيديَهُمْ

لَكِنَّهُــمْ حِينَ مَرَّتْ نَحْوَهُمْ سَـجَدوا

ويعود الراوي لتسليط الاهتمام على بطله، ولاستقطاب اقتباس قصة يوسف:

يَكَادُ زيتٌ يُضِيءُ الآنَ داخِلَـهُ بدَمْع يَعْقُـوبَ عنْدَ الصَّبْـر يَتَّحدُ

فيذكر يعقوب والده، الذي يُضرب به المثل في الصبر على الشدائد، والحزن على الابتلاء في الولد، فإذا بباطن البطل يشرق من جديد بعد أن كان بالأمس ديجورًا، وإذا بصبره على المحن يتوج بشيء من النور يبدد الظلمات، ويعلن الراوي نهاية قصة بطله:

مَشَى خَفِيفًا بِلا ظِلِّ وحِينَ مَشَى لَـمْ يَسْتَدِلُّ على آثارِهِ أحـدُ

مضردة «الغابة» تحمل المعنى  $\nabla$  ونقيضه

لها وضع تمهيد وانتقال في الأحداث ونهاية. وقد اختار الشاعر / الراوي أن يكون بطله خاليًا من الصفات الجسدية، حاضرًا بمحنته التي عاش لتكون حكايته حكاية الإنسان في المطلق، في مروره بتجربة الغدر القاسية وفي كفاحه من أجل التحرّر من الأحزان التي ترمي به في هُوّة سحيقة. وقد اختار في التعبير عن ذلك قصة النبي يوسف، ومحنة أبيه يعقوب التي كللت بالجزاء على الصبر، لتكون الإطار الذي يضع فيه بطله. ولئن كان السرد في القصّ ينزل إلى أرض الواقع ليروي تفاصيله، فإنّ السرد في هذه القصيدة قد ارتقى بالواقع، فألحقه بأفق جماليّ تعاضد فيه الانزياح والاقتباس والتناصّ

فإذا بها موغلة في العجيب منسجمة مع عالم الغابة الذي

وهكذا، تنتهى الحكاية، بعد أن أتقن الشاعر حبكتها، فجعل

وجد فيه نفسه، وإذا به يختفي فيسير دون أن يكون له ظلّ أو

تفاصيله، فإنّ السرد في هذه القصيدة قد ارتقى بالواقع، فألحقه بأفق جماليّ تعاضد فيه الانزياح والاقتباس والتناصّ والرمز والإيقاع، لينشئ عالمًا إبداعيًّا محفوفًا بالدّهشة التي تنسجم مع جوّ القصيدة الذي أنبأ به العنوان. وقد عمل الشاعر في كلّ ذلك على تحويل التجربة الذاتية الفرديّة إلى تجربة إنسانيّة عامّة، ووقّق في ذلك حين جرد البطل من أيّ انتماء، فكانت تجربته تجربة الإنسان في المطلق، تجربته وهو في جبّ الياس، وتجربته مطعونًا بسيف الغدر، وتجربته في المحاولة وصولًا إلى الخلاص الذي يكون تتويجًا لمحاولاته في سبيل البقاء على قيد الأمل.



# في قصيدتها استعارات ودلالات شعرية قوية ریمان یاسین تكتب سيرة الأحلام لطفلة «تحت شجرة البرتقال»

#### القوة والإصرار

وما إن يبدأ القارئ في الاطّلاع على الأبيات الأولى من هذه القصيدة، حتى يشرع في تعديل العوالم الممكنة التي شيّدها لتتجه في خطوط مختلفة، فيُبقي على عناصر وينفي عناصر أخرى، كما يضيف عناصر ثالثة يفرضها سياق القصيدة الذي يقنن ويضبط عملية التأويل ويضمن انسجامها.

ومنــند البيتين الأولين، تمدّ الشــاعرة ريمان ياســين، القارئ بعنصــر أساســي، يتمثل في أن مــن يجلس تحث الشــجرة طفلة صغيرة بصحبة أمها:

طِفْلَةٌ في عَيْنِها وَهَجُ الأصالَةُ
أَشْرِبَتْ مِن دَمْعِها حَدَّ الثُّمالَةُ
أَوَّلُ الآياتِ في تَكُوينِها
ما رَوَتْهُ الأُمُ تَحْتَ البُرْتُقالَةُ

وفيهما تركز الشاعرة، باستعمال لفظة «الوَهَج»، على عيني الطفلة اللتين تلمعان بما تخزنه داخلهما من قوة وإصرار. وهذا ما عبرت عنه ب «وَهَج الأصالة»، وهي استعارة أسهمت في تكثيف المعنى وجعله أكثر دلالة وانفتاحًا على التأويل العميق.

يبدو عنوان «تَحْتُ شُجَرةِ
البُرتقال» مفتوحًا على
الكثير من التأويلات؛
وتعدد تأويلاته يرجع
إلى كونه يمكن قراءته
من زاوية رومانسية بما
يعنيه ذلك من ارتباط

بالطبيعة، أو زاوية عاطفية. كما يمكن قراءته قراءة دينية، بمعنى بقاء الشـجرة شـاهدًا على زوال مـن جلسـوا تحتهـا وأبقـوا مكانهم لمن أتـوا فيمـا بعـد، إلى أن تـزول الشـجرة ذاتها.

الأصالة تستحضر معها الشجرة لدى المتلقي العربي



فالأصالة هنا استعير لها الوهج، أي الضوء والحرارة للدلالة على قوتها، بحيث تتحول العين إلى شمس يُرْمَز إليها هنا بأحد لوازمها المتمثلة في الضوء، للتعبير عن قوة الطفلة وإصرارها على رفع الظلم الذي لحقها وسبب حزنها. واستعارة الضوء مرة أخرى، تؤكد حزن الطفلة حتى قبل أن تصرّح الشاعرة بذلك في الشطر الثاني من البيت الأول، إذ إن العين يرتفع لمعانها وضوؤها كلما فاض دمعها.

#### الدائرة والمرآة

وللتعبير عن غزارة دمع هذه الطفلة وحزنها العميق، فإن الشاعرة تلجأ مرة أخرى إلى الاستعارة، فتعبّر عن ذلك بقولها «أشربَتْ من دَمْعها حَدَّ الثَّمالَةْ». فاستعمال الإشراب هنا يدلّ على تخلُّل الحزن في كامل بدن الطفلة، أي أن الدمع الذي يفترض فيه أن يسيل على الخدين ويسقط أرضًا أو يمسح، للتخفيف من وطأة الحزن وتحقيق التطهير النفسي، ينفذ في مسام بشرة الطفلة ويزيدها حزنًا على حزن.

الحزن، لأن سيلان الدمع مدرارًا على خدى الطفلة، قد ينتج عنه تسرّبه إلى فمها وشربها له إلى أن تثمل حزنًا. كما يمكن فهمـه من هذه الزاوية الكنائية كذلك بوصفه حزنًا وبكاءً لا يعرف التوقيف إلا بعد تحقيق الهدف. وفي هذه الحال ننطلق من فهم الثمالة بوصفها «البقيّة في أسـفل الإناء من شراب ونحوه». فإذا ما انطلقنا من هذا الفهم، وراعينا أن القصيدة تتحدث عن شارب



# تحكمت في كتابتها لهذه القصيدة ثنائية الضوء والظلمة

ومشروب واحد هو الطفلة، التي بعد أن ترشح الدموع من عينيها، تتسرب إلى داخلها عبر شربها لها، لترشح وتُشْرَبَ مرة أخرى من دون توقف، فإننا سنكون إزاء حركة دورية تذكرنا بالشكل الهندسي الدائري الدالّ على ما لا بداية ولا نهاية له.

إن ربط الدمع بالعين والتعامل معه بوصفه ضوءًا يلمع، استعارة شديدة القوة مستوحاة من عناصر الطبيعة، للتعبير عن معان إنسانية، وهي تذكرنا باستعارة أخرى أكثر عمقًا وأكثر دلالة على ما يريد هذا الشطر من البيت إيصاله إلى المتلقّى. فإذا ما أردنا أن نحلِّل الدمع، أمكننا أن نقول: الدمع ماء، وبما أن الماء يفهم في الكثير من السياقات المجازية بوصفه رمزًا للانعكاس، فإن ذلك يجعله يكتسب صفة المرآة. ولذلك فإن هذا الفهم، يصرف المتلقّى عن التعامل مع العين، بوصفها مجرّد ويمكننا أن نـؤوّل هذا التعبير كذلك بوصفه كناية عن شدة حاسة أو فتحة تخرج منها الدموع، لتتحول إلى مرآة. وهذه بالضبط، هي الاستعارة التي قصدناها أي «العَيْن مرآة»، التي قد تكون تحكّمت في كتابة هذين البيتين، سواء كان ذلك بقصد أو من دون قصد من الشاعرة؛ فالعين هنا بلمعانها، أصبحت بفعل هذه الاستعارة مرآة تعكس ما يجول في داخل الطفلة من معانى الأصالة، أي أنها نافذة نطلٌ عبرها على روح صاحبها، أى على الجزء غير المادى من الإنسان الذي يحمل المشاعر والأفكار، ولذلك عندما يراد تدفيق هذه الاستعارة أكثر يقال: «العَيْن مرآةُ الروح».

## الأصالة شجرة

إن الطفلة المُتَحدَّث عنها بهذا الشكل ليست وليدة المصادفة، بل هي تحضر نتيجة تخطيط مسبق، فمسارها انطلق تحت شجرة

### أُوَّلُ الآيات في تَكُوينها ما رَوَتُهُ الأُمُّ تَحْتَ النَّرْتُقالَةُ

فالأم هنا بفعل نصائحها هي من زرعت في عينيها «وهج الأصالة»، ونظرًا لقوة النصائح ولفعلها في نفس الطفلة، فإن الشاعرة سمّتها «آيات». فالنصيحة هنا آية، أي أنها نصائح تبلغ درجة المعجزات التي تخرق العادة وتحقق ما قد ينظر إليه بوصفه مستحيل التحقيق، وهذا ما تشير إليه بقولها:

> أَجْمَلُ الرَّقَصات كانَتْ قَفْزةً أبعَدَتْها عن دُروب الاسْتحالَةُ



فما الشيء الذي يمكن أن يُنْظَر إليه بوصفه مستحيلًا، ولم يكن كذلك بالنسبة إلى هذه الطفلة التي كانت تراه حقيقة واقعة

> طفْلَـةُ لكـنْ غَدَتْ قدِّيسَـةً لَمْ تُغَيِّرُها فُنونُ الاسْتمالَةُ لَمْ يُزَعـزَعْ لَحْظـةً إيمانُها أنَّ ما تَرجُوهُ آت لا مَحالَةُ

إن الجواب نجده في شجرة البرتقال التي يُرْمَز بها في المُتَخَيَّل العربي إلى التحدي وعدم الاستسلام للرياح العاتية، أي أن إيمان الطفلة ينصرف إلى إمكان تحقيق الهدف الذي أسرّت به الأم إليها تحت الشجرة، وبإمكانه أن يرفع عنها حزنها. وتوظيف شجرة البرتقال هنا يتم رمزيًا للدلالة على الموقف الذي له جذور لا تقبل الاجتثاث.

وإشارتنا إلى الجذور، تعيدنا مرة أخرى إلى «وَهَج الأصالة» الـذى يلمع في عيني الطفلة، لأن لفظ «أصالة» يـؤدّى إلى استحضار الشجرة في ذهن المتلقّي حتى قبل ذكر الشاعرة لها. فالأصالة من معانيها الرسوخ والثبات، وهما مُؤَوِّلتان للفظة «الجذر». بل أكثر من ذلك، فإن الأصالة تُسْتَحضر معها الشجرة لدى المتلّقى العربي، بفعل أن الكلمة الطيبة ذكرت في القرآن الكريم، وشُبْهت بالشجرة الطيبة ذات الأصل الثابت، أي الشجرة المتجذّرة في الأرض.

ربط الدمع بالعين استعارة شديدة القوة

وبناء على هـذا التحليل، يمكننا القول إن «الآيات» الوارد ذكرها في هذا البيت نصائح، والنصائح كلمة طيّبة، والكلمة الطيّبة كل قول وفعل يصدر عن إنسان ويؤدى إلى تحقيق الخير، وهي نصائح تحقق المعجزات، ومن بين هذه المعجزات تحقيق الأصالة، والأصالة رسوخ وثبات، والرسوخ جذور، والجذور شجرة، والشجرة تتشبث بتحقيق ما يرفع الحزن الذي تعانى منه الطفلة.

#### الليل والنهار

عند بلوغ هذه النقطة من التحليل، يصبح من السهل وضع اليد على مفاتيح هذه القصيدة. فقد أصبح الآن من الواضح أن الشاعرة ريمان ياسين، تَحَكَّمت في كتابتها لهذه القصيدة ثنائية الضوء والظلمة، وصراعهما الدائم كما في قولها:

شُكَّلتُها فكرةً مَجْنونةً تَمْنحُ الضُّوْءَ الَّذي ماتَ اشْتعالَهُ

وكما في قولها: هَـل سَيُضْنيها خَيالٌ شَاردُ جاءَ في عَتْم الدُّجي بُلْقي ظلالَهُ

وكما في قولها: رَتُّبُتُ أَعْوامُها حتَّى تُرى كُلُّ شُهْر تائله يُلْقى هلالَـهُ

إن التحليل الذي انطلقنا منه وأوصلنا إلى هذه التأويلات، يؤكد ما يذهب إليه الكثير من الباحثين في المعرفيات والإنثروبولوجيا، من أن الإنسان كائن استعاري يفكر بوساطة النظامين الليلي والنهاري، في تفاعل مع مختلف ما يشغله، فيضفي قيمًا ورموزًا سلبية على أشياء بعينها، ويضفي عكسها على ما يناقضها، وهذا ما جسدته هذه القصيدة بامتياز.

# أغاني الضحى



قلتُ احْمِلوني سؤالاً فاضَ في القِرَبِ أنا ابنُ عمِّ النّدى والريحِ والتّعَبِ أنا ابن عم الليالي دونَ بَهجتِها صَوْتي الذي صيغَ من حُزنٍ ومن طَرَبِ قَدِمْتُ من آخرِ الدّنيا وفي رئّتي مدائنٌ وأساطيرٌ وروحُ صَبي مَرَّت جميعُ الحَكايا فَوقَ دارتِنا والضُّوءُ بعدُ شحيحٌ في فَمِ السُّحُبِ وراحَ أهلي القُدامى يكتبونَ لنا أنهارَهم في مضازاتٍ من القَصَبِ واستَنْبتوا عُشُبَ الدّنيا وخضرتَها وملّحوا خبز هذي الناسِ بالغَضَبِ وحين دارت علينا لم نَبِعْ فَمَنا ولم نعاتبْ أخانا ساعةَ العَتَبِ نحن البَعيدينَ من حزنٍ ومن قلقٍ ومن نَدى عشبةٍ لاحت بكفِّ أبي أبي الذي (خطُّ سَطْراً في الهوى ومحا) ولملم الدمع من قارورة الهدرب نحن البَعيدينَ..هل من صاحبٍ سَمعت أحلامُهُ بفتىً عارٍ بلا حُجُبِ حيثُ المضازاتُ بيتٌ لا يَنامُ بهِ والبحرُ ضحكتهُ والغيمُ في القِرَبِ مرّتْ عليه الليالي وهو يسألُها وغادرتْه وفجر العمر لم يُجِب فيا نُدى الليل طوِّلُ في ضيافتِنا ويا أغاني الضحى من بابِنا اقْتَربي فقد مَللْنا من التّرحالِ وانطفأت بنا الحكايا وضعنا في يَـدِ الخُطَبِ

## بكائية الربيع

وقَدَّ ثوبَ اخضرارٍ كُنتَ تلبِسُهُ حتى عَرى البؤسُ من جنبيكَ وافتضحا

من ثقَّبَ الناي.. من أسماهُ واقترَحا أنْ يصبحَ الحزنُ من أبنائِـــــــ الفُصَحا من قال «يا عودُ كُنْ فَظَّا بأضلعِهم» وكنتَ من قبلِ «كُنْ» في كُنهِكَ الفرَحا تُذيبُ للحزنِ وجهاً كلُّما نَفَسٌ من شرفةِ الفجرِ فضَّ الليلَ واطَّرَحا تقولُ للوردِ: ها فيروزُ قد قَدِمَتْ تُعيدُ ما عنكَ في ليلِ الدُّجي نَزَحا تُيمِّمُ الشَّدُوَ من شطرِ البكاءِ إلى ما موسَقَ اللهُ للضلاح كلَّ ضُحى كيف استدلَّتْ غرابيبٌ إليكَ إلى أَنْ بِنْتَ من جَنَّةٍ والماءُ عنْكَ نَحا كيف استحال اختضرارٌ كنتَ تُقْرِئُهُ وِرْدَ السلامِ.. خريضاً بالأسى سفَحا واصفرَّ حتى تهاوتْ منـهُ أُغنيـةٌ كانت على الصُّبح تتلو ما المساءُ مَحا من آيـةِ النـورِ.. حتـى راح يُنشِـدُها من عـينِ يَعْقـوبَ؛ ليلٌ للضياءِ لَحا يا الاغترابِكَ.. يا المنفيُّ عن وَطنِ أديمُهُ الغضُّ لولا أنتَ ما نَضَحا ويا لجُرحِكَ مُذْ أُنْشِئْتَ خارطةً لخيبةٍ لم تجد إلَّاكَ مُقترَحا وأنت بالأمس من راقصتها طرباً وصارت اليوم تتلوك الذي جَرَحا ثُقّبتَ سبعاً عجافاً ليسَ في فَمِها سبعٌ تَشِفُ عن الأحلامِ ما رشَحا فكلَّما رامَ موجوعونَ دمعتَهم تُلِيتَ أُوَّلَ باكٍ بالأسى صَدَحا وكلَّما سَنْبَلَتْ كَفُّ الحياةِ فَما الدرتَ من صوتِكَ المبحوح فيهِ رَحى بُعداً لمن شَـطَّ عنـكَ المـاءَ واقترفت<mark> يـداهُ يا نـايُ ذنبَ الحـزنِ واجْترَحا</mark>





## مخاتلة المعنى

لا ضَوْءَ أَوْقَدَ قَلْبَه قَمَرا لا ماءَ، جَفَفَ دَمْعَه ليرى عَيْنَاهُ تَسْتَبِقَانَ أَسْئَلَةً لَوْ تَرْجَمَ الْعَيْنَيْنَ والنَّظَرَا في التّيهِ يَعْبُرُ شاعِرٌ نَزقٌ والضِكْرُ لَوْلا التّيهُ ماعَبَرا شَـبً الـكَـلامُ على شَفا نَغَم واسْتَوْطَنَ الأَفْكارَ والصُّورا في البال حُلْمٌ كَيْفَ يُعْلِنُهُ والشُّوقُ مِنْ أَصْدائِهِ جَهَرا في غَيْهَ ب تَغْف و مَواجعُهُ يَصْح و مَعَ الأَحْلام مُنْتَظِرا لَنْ يَعْرِفَ الْمَنْفِيُّ عَنْ لُغَةٍ ما كانَ يَسْرِي في دَم خَدَرا ويَهِيمُ قَـلْبُ لَـوْ تَـذَكَّرُهُ أَطْيافُ مَـنْ مَـرّوا هُنا صُورا ريع تصيح ومَوْعِدُ حَدْرٌ بَيْنَ الجهات ولا يَعي الحَذَرا وعَــقــاربُ الأيّــام تَـلْـدَغُــهُ والنَّبْـضُ عَـنْ مَوْت بــه اصْطَبَرا ويَنامُ لا الأشْواقُ تُوقِظُهُ والبَرْدُ فِي أَوْصابِهِ نَخَرا إِنْ تَعْذُر المَعْنَى لتَسْكُتُ عَنْ ماكانَ في أَحْداقه شَرَا أو تُلْهم الظُّمَأ القَديمَ به يكنن السَّما والرّيحَ والمَطَرا أو تمنع الأشْجارُ رَقْصَتَها سَيَمُدُّ من أضْ الأعِهِ شَجَرا لِلْغَيْمِ يُلْقِي ضِحْكَةً وفَمًا في كُلّ صَمْتِ يُقْتَلُ الشُّعَرا في دَرْبِهِ يَمْضي بلا سَفَر والخَوْفُ ظِلُّ باهِتٌ صَغُرا يَحْيا وتَنْعِي الرُّوحَ أَغْنِيَةٌ ويَمُرُّ فِي الدُّنْيا حَديثَ كَرَى



## الشاعر الطفل

أَنْسَلُّ مِنْ بَحْرِ الحَقيقَةِ شاعِرًا فَطِنًا أُغَنِّي: المَجْدُ لِلْفُقَراءِ لاشَيْءَ يُسْعِدُني سَوى بَسَماتِ طِفْل خَلْفَ مَوْج الحُزْن والأرْزاءِ قَدْ خاضَ عاصفَةَ الأسي منْ دون أيِّ تَخَوُّف كالصَّخرة الصَّمَّاءِ إِنْ طَارَدَتْ لُهُ الذِّكريات وأمْطرتْ في قَلْبِ المَجْروح نَهْرَ بُكاءِ صلَّى وقال لقَلْبه: كانَتْ هُمومُ أبي تَـذوبُ بركْعَةٍ ودُعاءِ تَعُويِـذَةٌ مِـنْ قَلْبِ أُمِّ قَـدْ حَمَتْهُ مِـنَ العُيـون ونَظْـرَةِ الرُّقَبِـاءِ طِفْلٌ تُقاتِلُهُ شَياطينُ الرَّدى وعلى الشِّفاهِ عَلامَةُ اسْتِهْزاءِ رجُلاه صادقَتِ الشّواطِئِ والمَنافي والنظَّلامَ ووَحْشَةَ الأنْواءِ لَكنَّهُ أَمْضَى الحَياة بحِكْمة وصَلابَةٍ وتَضاوَلٍ وغِناءٍ قَدْ صارَ يَهْزأ بالحوادث فَجأةً بالحُزْن بالذِّكْرى بكُلِّ بَلاءِ قَدْ جاءَ يَنْحَرُ لِلْيَتَامَى قَلْبَهُ قَدْ جاءَ يَرْفَعُ رايَةَ الضُّعَفَاءِ يُمْناهُ تَرْسُمُ حُلْمَ طِفْلِ شَاعِر يُسْراهُ تَغْسِلُ حُلْمَه بالماءِ نادى وكانَتْ روحُهُ خارَتْ قُواها واصْطَفاه الله لِللسِّراءِ هَذي حُقولي فأْكُلوا منْ زَرْعها ولْتَرْتووا منْ مَنْهَل الأضْواءِ غَنُوا بِأَغْنيَة المُنى ولْتَرْقُصوا يا مَعْشَر الفُقراءِ تَحْتَ سَمائي فَلَئنْ خسرتُ رَبِيعَ عُمْري فيكُم ومضى «فَتِلْكَ سَعادَةُ الشُّعَراءِ»







السعيدي، في ديوانه «سأكونني يومًا»، فالمنجز النصّي الذي يقدمـه في كل لوحات هذا الديوان، إنجاز وتجريب للرؤية التي يتبنّاها ويصدّر بها كل نص، حين يجعل ماهية الشعر موتيفًا شعريته تتموضع في فلسفة الحلم والاستشراف أساسيًا يلج منه إلى تنصيص المشاعر، فهو يؤكد أن «الشعر هو شهوة مستمرة لقتل المستحيل/ الشعر إصرارُك الدائم على فعل اللَّاشيء/ الشعر أن ترى الأشياء بمرآة نفسك لتكذَّب المرآة وتصدّق حلمك/ الشعر رسالة مشفّرة تبعثها للقمر»، وغير ذلك من المفاهيم التي ترسّخ وجودًا مختلفًا للقصيدة من أجل أن تمضى الذات الشاعرة إلى فضاء الحقيقة، وهنا يصحّ القول:

نوفل السعيدي

يطرق باب الأحلام في ديوانه

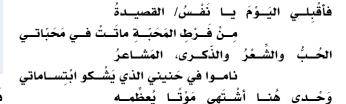
## لا يخرج المعنى الشعري في وعيه عن إيحاءات الطفولة

فَفيك شِئْتُ القَوافي لا أُفارِقُها وطَيْفُك الوَرْد عَنْ عَيْنَيَّ لَمْ يَغِبِ وإنَّنِي أَجِدُ الدُّنْيا مُلازِمَةً لِلْجاهِلينَ، فَتُدمي أَنْفُس النُّجُبِ أُمُدرُ مِنْ طُرُق الأَحْللِم أَسْلُكُها

لَعَلَّني أَحْتَمي منْ عَيْشيَ الخَرب

ليس لهذه الأبوّة التنويرية إلا أن تكون بقلب ولد، طهرًا ونقاءً وبراءة، وبها سيبحث الشاعر هنا عن نبوءة الشعر التي تهتك أستار التقليد، لتعيش بمشاعر الصفاء الروحي تجربة الرفض وستشرف المستقبل؛ فهنا إذن يصبح العمى درب إبصار ونفاذ تُصنع به المعرفة، التي لم يعرفها الجاهلون الذين اغتروا بزيف الواقع، فبهذه الشعرية الهادية يسلك الشاعر السعيدي طريق الأحلام نجاةً بنفسه من حال العمى المهيمنة على هذا الواقع؛ لأن هذه الشعرية تمثل له الأبوّة/ الطفولة التي تمنحه الحرية أن ينفعل ويعبّر عما يريد من دون أية قيود، مادام يؤكد في تصديره لقصيدته أن «الشعرة لرّتَجميع لقواكَ الطّفوليّة لحظةَ الصّراخِ على هالله الأبياب».

وَ تَا رَداد هَده الرَّوْية اتضاحًا في قصيدة «كَيْفَ يَحْنو؟» التي اختار أن يؤسس لها بقوله عن الشعر: «هو انْتظارُ الشَّيءِ الذي لا كَاتَاتَى» ثم انطلق بقول:



مَـوْتُ الحَقيقـة في صَـدْر المَجـازات

لسنا هنا أمام حال تماس نحوي بين النفس والقصيدة في قوله «يا نَفْسُ/ القصيدة في قوله الفَّرْطة المائلة هي مظهر انفعالي لفاعلية الميتاشعرية التي تجعل من فكرة الحقيقة أساسًا للربط بين الذات المشغولة بموت هذه الحقيقة في الواقع الذي تعيشه، والقصيدة التي تميت فيها المجازاتُ كلّ الحقائق وتخلقها بشكل مختلف، ولذلك فإن تجربة الحزن لدى الشاعر تغدو مختلفة، بما أنها حال اشتهاء للموت الذي يُنتج الحقيقة مثلما تصنع القصيدة.

#### رموز الإبصار

ولكن ما نوع الكينونة التي يبحث عنها في قوله: «سَاكونُني الواقع، فبهذه الشعرية الهادية يَومًا»؟ هي حال بالاتصال بالحقيقة التي تغيّبها ظلمات الخطيئة الأحلام نجاةً بنفسه من حال الوقهام الثقافة القمى الثقافي، ولذلك فهو يختار استدعاء لأن هذه الشعرية تمثل له الأبوّ (البَرَدّوني وأبي العلاء) بوصفهما رموز الاستبصار والكشف ينفعل ويعبّر عما يريد من دون أوالمشاهدة التي جسدت معاني الصفاء والتجلّي، ونسف القشور لقصيدته أن «الشَّعْر تَجميعٌ لِقو وإزالة الغشاوة عن عيون المبصرين؛ فالسعيدي في خطابه مع والدّيْك والبكاء لأتفه الأسباب».

يا أيُّها الولَدُ المُلْقي طُفولَتَهُ

على السنين، تَعالَ اليَوْمَ، أنْتَ أبى يَأْتِي» ثم انطلق يقول:



# اكتسبت الطفولة بعدا رمزيا في قصائده

إِنَّ خَطُوي بَيْنَ التَّفاهاتِ يَمْضي فَمَصيلُ التَّفاهاتِ يَمْضي فَمَصيلُ الخَلائِق الاسْتِياءُ الصَّباحُ الصَّباحُ الصَّباحُ الصَّباحُ السَّمْراءُ والنَّادِلُ الكَئيبُ.. فَضاءُ والشَّجونُ التي انْتَهَتْ في شُجوني

بَاً الله في وَ الله الله الله واء تتوشّق صلة الشاعر هنا بشعرية البصيرة التي تصنع من التشكك والسؤال والرفض دربًا لتشييد مجد العقل والحقيقة، يأتي ذلك بالجملة المفارقية «أصْدَقُ النّور نَظْرَة عَمْياءً»، التي اختزلت حاله الشعورية وقناعته التامّة، بأنه يسلك الطريق الصحيح إلى الوعى بالذات والواقع.

## إيحاءات الطفولة

ولأن شعرية السعيدي في هذه المجموعة الشعرية تتموضع في فلسفة الحلم والاستشراف؛ فإنه لا ينفك عن تمثّل حال الطفولة في مستويات أكثر عمقًا، كما هي الحال في قصيدة «طفولة العشب»، منتقلًا فيها من طفولة الحسّ إلى إنتاج هذا المعنى في بنية موحية، فهو يقول:



طُفولَتَهُ والعُشْبُ طِفْلٌ مُدَلِّلُ

خَصيبًا، وإنَّ الغُصْنَ في الحُزْنِ أَطْوَلُ

بِقَلْبِي، جَناحاها: الهَوى والتَّبِتُّلُ

تكتسب الطفولة هنا بعدًا رمزيًا عبر دمجها في رحاب

على شُجَر الذُكْرى أرى غُصْنَ فكرتي

كأنَّ فُراشات القَصيدة حَلَّقَتْ



العدد (67) مادس 2025

الفضاء الملهم ذهب السعيدي، يحكي لنا عن تخلّق القصيدة العامرة بالحزن المتولّد من مشاعر الذكرى التي تستنهضها هذه الطبيعة؛ فالعشب/ الطفل المدلّل هو ذلك الإحساس الذي تكبُر في أحضانه شَجَر الذكريات، وتنمو غصون الفكرة/ الحزن، ومن ثم تكون اللغة/ القصيدة هي الفراشة المحلّقة ببراءة الطفولة وعذرية الهوى وسحر الكلام، وبذلك تصبح تجربة العشق سيرورة من المعانى التي لا تنتهى، ويصبح المحبوب معنى متجددًا لا يُملّ تكراره ولا ينقطع الحنين إليه؛ فالسعيدي يقول عن نفسه:

يَهُ زُ جُدُوعَ الحُبِّ في كُلِّ قَرْية وغادتُ لهُ العَذْراءُ وَعُدُ مُؤجَّلُ يَمُـدُ يَـدَ المَعْنى إلى اللَّفْظ حِكْمَـةً ليَجْمَعَ بَيْنِ المَشْرَبَيْنِ ويَنْهَلُ

فالشاعر إذن يصرّ على المراوحة بين توصيف المشاعر وتوصيف الشعرية، معادلًا بين حاجاته النفسية وحاجاته الفنية، فهو السلوك الذي يمنحه الإحساس بالارتواء.

ولا يخرج المعنى الغزلي في وعي السعيدي، عن إيحاءات الطفولـة، فيأتي عشـقًا تكون فيه الأنثى هـى العقل الذي يحمى براءة الطفولة وعجزها، فهو في قصيدة «القصيدةُ السَّمْراءُ»



## جعل القصيدة من الحب سفرا

أجَـمُّعُ أهْلُ الأرْض في امْراة إذا نَظَرْتُ إِلَيْها لَـمْ يَسَعْ حُسْنَها طُرْفي وفى هَـدْأَة اللَّيْلِ الشِّهِيِّ أجِـولُ في مُحَيّاكِ طِفْلاً شاعرًا مُجْهَدَ الحَرْفِ أحببُك حتى لا أريك حبيبة سواك، فأنت النِّصْفُ بِا أَجْمِلَ النِّصْف





واضح أن المحبوب يحضر هنا شكلًا في غايـة الجمال، ولكن هذا لا يكفى لتأسيس العلاقة على قدر وافر من السمو والنبل والوعب بحقيقة الوجود، ولذلك كانت الصورة في البيت الثاني تمثيلًا للوعي بهذه الحقيقة، فأن يكون العاشق طفلًا هنا؛ فليس لأنه إنسان عابث لا يميز، ويرى العشق لهوًا وغواية، ولكن لأنه الوعى بالنقص الذي يرى في الأنوثة عنصر الاكتمال (البيت الثالث)، وهو العجز الذي يرى في وتُلبسُني الأشْجارُ من بَعْض جلْدَها الأنوثة مصدر القوة، وهو المجهد الخائف الذي يجد في الأنوثة معنى الأمان.

#### جمالية الجنون

ولأن الجنون قرين الطفولة في عالم البراءة والنقاء؛ فإنَّ السعيدي، ما يلبث أن يستدعي فكرة الجنون، ولكن للغاية نفسها المشار إليها آنفًا؛ فالجنون في وعيه الشعرى ليس بحثًا عن صكّ مشروعية للعبث، ولا ولعًا بالغواية التي يُراد تمريرها من دون رقيب أو حسيب، وإنما هو استيحاء للجنون العذري الذي يتطلع عبره إلى كشف حجب الحقيقة، فهو يقول:

أنا قُلِقٌ مِنْي، أسيرُ بِالاغَدِ لِأَبْلُخ ما ذاقَ المَجانينُ مِنْ كَشْفِ

ومثلما هي فكرة الطفولة؛ يأتي الجنون معطيّ جماليًا يمنح السعيدى فرصة أخرى لمقاربة عوالم الشعر بصيغة الميتاشعرية التي يُشَرِّح فيها جسد القصيدة ليوضح لنا كيفية تخلَّقها، فهو يقول فى قصيدة «مكالمة»:

أجوبُ صَحاري الفِكْر، أغرزُ مُقْلَتى بها عَبَثًا، كَيْ لا أرى غَيْرَها رَمْلا

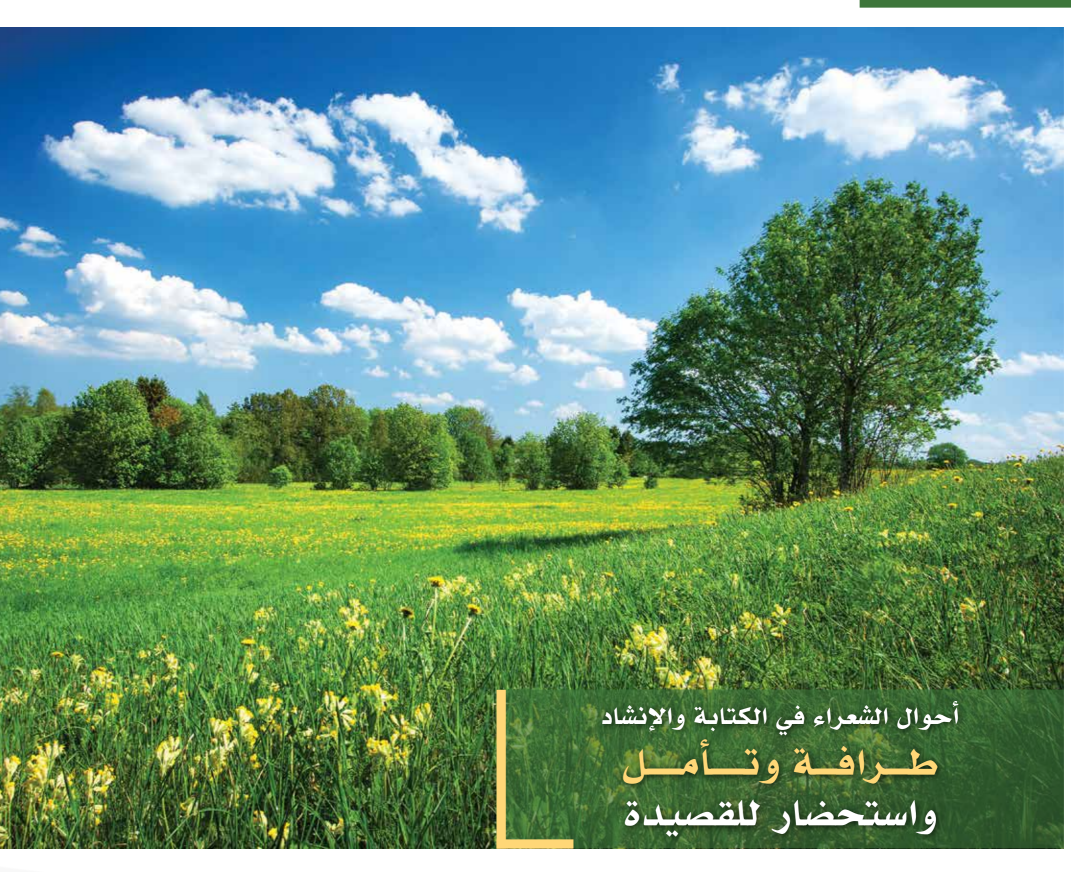
ولَكنْ رداءُ الشّغر يَخْلَعُ لي العَقْلا

يُحَدِّثُ كُلُّ الناس حَوْلي صحابَهُم ووَحْدي أرى الأبْياتَ تَرْفَعُني أعلى

إذا الشِّعرُ لم يَـرْفَعْ إلى الأفْـق مَـرَّةً

مَجانينَهُ فاعْلَم بِأَنَّ بِه جَهْلا

يبدو جليًا أن بُردَة الشعر في وعي السعيدي، تزيح عنه حجاب العقل، وليس ذلك إلَّا لأن الشعر حالُّ تسمو بتفكيره، وتشرع له أبواب المعرفة، بما أن الشعرية الصادقة ليست إلَّا فتوحات واستشرافًا وتنويرًا. وبهذا نزداد يقينًا بأن القصيدة في شعريته، اشتغال ثقافي مدروس، تصبح معه القصيدة ميدان اختبار وتمثيل للرؤية النقدية التي يحرص على تصدير كل قصائده بها، الأمر الذي يمنح النص فاعلية في التأثير وعمقًا في التجربة وحداثة في البناء.





للشعراء أحوال خاصة في إبداع الشعر تتسم بالطرافة المولدة للدهشة والإعجاب، وتختلف من شاعر إلى آخر، بحسب الحال التي يمر بها، والصعوبة التي تعترضه

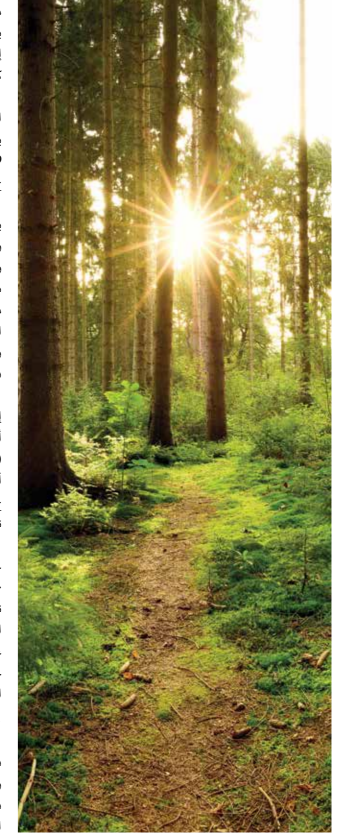
ساعة الإبداع؛ ولعلّ الغاينة من وراء هذه الطقوس استحضار الشعر الذي يتأبّى على وارده في بعض الأحيان، لهذا نجد أغلبيتها ترتبط بلحظات يصعب فيها الإبداع ويتعسّر، فيصير مناله صعبًا ومطلبه متعسرًا.

## ק أغلبيتها ترتبط بلحظات يصعب فيها الإبداع ويتعسر

لقد كان جرير، وهو الشاعر الفحل، إذا أراد أن يُؤبِّد قصيدة صنعها ليلًا «يشعل سراجه ويعتزل، وربما علا السطح وحده، فاضطجع وغطى رأسـه» (العمدة، ج1، ص: 207). وطقوس جرير هاته لا نجدها عند شاعر آخر، وإلى جانب ما سبق كان ينتهج أسلوبًا آخر وطقسًا لا يقل غرابة عما سبق، حيث كان «يتمرّغ في الرمضاء». ( العمدة ، ج1، ص: 209) ولنا أن نتصور صنيعه هذا لنكتشف الصعوبة التي كان يعانيها شاعر من طينته سكن شقاشق الفحول وأردى كل من كان يتعرض له أرضا بهجائه اللَّاذع اللَّاسع

فى المقابل، كان خصمه الفرزدق إذا صعب عليه الشعر «ركب ناقته، وطاف خاليًا منفردًا، وحده في شعاب الجبال وبطون الأودية، والأماكن الخربة الخالية» (العمدة، ج1، ص: 207، وينظر الأغاني، ج9، ص: 231.). وكان إلى ذلك يتوسّد ذراع ناقته، رغبة في أن تجود عليه شياطينه بشعر يفحم به متحدّيه (الأغاني

ولكُثيِّر عزَّة، قصة أخرى تكاد تشبه قصة الفرزدق، فكان إذا عسر عليه الشعر «طاف في الرّباع المحيلة والرياض المعشبة» (العمدة، ج1، ص: 206). وطقسٌ الطواف مهمّ للغاية، حيث يعطى للشاعر فرصة للتأمّل وإيقاد جمرة الإبداع؛ زد على ذلك ما يَهَبه من



خلوة وهدوء يساعدان على استحضار الشّارد من الشعر والصافي من الكلام. ويبقى السـرّ في طلب الخلوة بمساعدة الطقوس التي يختارها الشعراء «الحرص على طرح الشواغل والانصراف الكامل إلى النفس، واستخراج مخزونها المغيّب الذي يضنّ به صاحبه عن كل شاهد» (المرشد لعبدالله الطيب، ، دار الفكر ، ج3، ص: 851).

ولأبي تمّام، الرئيس الأكبر، بحسب تعبير البحتري، أحواله ولأبي تمّام، الرئيس الأكبر، بحسب تعبير البحتري، أحواله الخاصة في استدعاء القول، حيث كان في بعض الأحيان «يتقلّب يمينًا وشمالًا في بيت مصهرج قد غُسل بالماء» (العمدة، ج1، ص: 209)، فإذا تمّ له ما أراد «قام كأنّما أطلق من عِقال» (العمدة، ج1/209).

وإذا كانت هذه النصوص توضح حجم الصعوبة التي كان يعانيها شعراء كبار، فإنها في الوقت نفسه تبيّن طقوس هؤلاء وأحوالهم حينما يريدون إبداع كلام يفحمون به خصومهم؛ والطريف أن جلّ الأحداث وردت في سياق الرد على تحدًّ جُوبِه به هؤلاء. ولعلّ الناظر في سائر هذه الطقوس والأحوال، يلاحظ مدى الطرافة التي كانت تصحب إبداع قصائد وازنة في التاريخ الشعري العربي، وأن لكل شاعر طقوسه التي تحفزه على الإبداع، وتختلف عن الشعراء الآخرين، ذلك أن الذي يناسب هذا الشاعر قد لا يناسب الآخر.

للشعراء، كذلك، عادات وطقوس غريبة في إنشاد الشعر تشبه إلى حد كبير الطقوس التي يمارسونها لحظة الإبداع، فقد كان أبو النّجم العجلي إذا أنشد «أزْبَد ووَحش بثيابه (أي رمى بها)» (الأغاني، ج10، ص: 345). وكان بشّار، أستاذ المحدثين، إذا أراد أن ينشد فعل ما لم يفعله غيره «صفّق بيديه وتنحنح» (الأغاني، ج3، ص: 99)؛ فالإتيان بالعجب رهين بهذه الحركات الغريبة التي تظهر مقدار التماهي بين الشاعر وشعره.

وكانت للبحتري، صاحب سلاسل الذهب طريقته في الإنشاد، حيث كان معجبًا بنفسه أشد الإعجاب فكان يتشادق في إنشاده «وكان في البحتري إعجاب شديد، إذا أنشد يقول: مالكم لا تعجبون؟ أما حسن ما تسمعون» (العمدة، ج 1، ص: 204). وكان النابغة في بعض الأحيان إذا أراد الإنشاد نزل عن راحلته «ثم جثا على ركبتيه واعتمد على عصاه». (معاهد التنصيص، ج1، ص: 69)؛ حصل هذا في سوق عكاظ عندما أنشد (ديوان النابغة، تح أبو الفضل إبراهيم، ص 125):

## غَشيتُ منازلًا بعُرَيْتِناتِ فأعْلى الجزْع للحَيّ المُبنّ

تفيد النصوصُ السابقة، بأن لكل شاعر طقوسه الخاصة في الإنشاد، قد تختلف عن طقوس الآخرين وقد تتشابه. والمثير للانتباه أن بعض الشعراء ممن لهم طريقة خاصة في النظم والإبداع يحتالون في اختراع طريقة تميزهم في الإنشاد، كبشارين برد.



يحتل المظهر مكانته في عملية الإنشاد إلى جانب الصوت، ويختلف من غرض إلى آخر، حيث إن لكل غرض مظهرًا لا يصلح لغرض آخر، وقد كان العَجّاج مدركًا لخطورة المظهر في التأثير في الجماهير لحظة الإنشاد.

تؤكد هذه الأخبار التي تدخل في خانة الطرائف، ما كان يوليه بعض الشعراء من عظيم اهتمام وكبير عناية لعملية الإنشاد التي تعد متمّمة ومكمّلة لعملية الإبداع. وكان جرير من الذين يحتفلون بالمظهر احتفالًا، فعل ذلك عندما هجا الراعي النّميريّ بقصيدته الفاضحة الدامغة حيث «دعا بدهن فادّهن وكفّ رأسه وكان حسن الشعر». ( الأغاني، ج 8، ص: 248).



# الفرزدق إذا صعب عليه الشعر ركب ناقته وطاف خاليا منفردا

ومظهر الشاعر في الفخر يختلف عن مظهره في الهجاء، فعندما طُلب من الخصمين جرير والفرزدق أن يأتيا بلباس أجدادهما في الجاهلية لبس الفرزدق «الديباج والخز وقعد في قبه» (ج8، ص: 279). أما جرير فكان أكثر ذكاء، إذ استشار كبار قومه، فلبس «درعًا وتقلّد سيفًا، وأخذ رمحًا، وركب فرسًا لعتاد بن الحصين يقال له المنحاز، وأقبل في أربعين فارسًا من بني يربوع». (الأغاني، ج8، ص: 279).

يؤكد كل ذلك وغيره، مدى الأهمية التي كان يوليها الشعراء للمظهر كونه جزءًا متممًا لعملية الإبداع الشعري؛ فالإبداع سيرورة تبدأ من إنتاج القصيدة، وتمرّ بمرحلة التصحيح والمراجعة، لتنتهي بين مسامع الجماهير عن طريق الإنشاد. والإخلال بأيّ مرحلة قد يكون سببًا في سقوط سهم القصيدة في سوق التداول.

إن النصوص المصوّرة لطقوس الشعراء في عمليتي الإبداع والإنشاد، كثيرة متفرّقة في كتب النقد والأخبار، إذ تشكل ظاهرة تستحق دراسة أوسع تربطها بالسياق الثقافي والجمالي، وبالأبعاد النفسية للمبدع وبشخصيته المتفرّدة، ومن شأن ذلك أن يفتح الأفق على مناطق ظُليلة في الشعرية العربية، تضيء على خصوصية الإبداع الشعري.

أنس الحجّار

## قبس من دار الأرقم

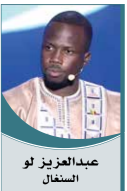
وَسَنٌ وعَينُ الشَّوقِ تَقررعُ بابا لِتنالُ من صَمْتِ الجهاتِ جَوابا زَارَتْ هُدوءَ الجَفْن غَفْوةُ عاشِق والنّومُ أَغلَقَ خَلفَهُ الأَهْدابِ فاستيقَظَتْ مُقَلُ الزَّمان بِغَفْوَتي مُنْ كنتُ تَحتَ العابرينَ تُرابا بابٌ يَكادُ النَّورُ يَكسِرُ ضِلْعَهُ لَوْلا الحَقيقةُ مَا اسْتَحالَ حِجابا واستأذَنَتْ عَيْني، دَخَلْتُ ولم يَكُنْ خَلْفي سواي، ورُبّما قَدْ آبا نادى مُنادي الرّوح: هـذا أحمَدٌ فَذَرَفْتُ مـن أَلَقِ الدّمـوع حَبابا خَجَلٌ سَعَى بَيْنِي وبَيْنَ جَلالِهِ حَقُّ النّبِيِّ بِأَنْ يكونَ مُهابِ يا سيِّدي ... وانتابَ صَوتي رَعْشَةٌ شَـرَفٌ لِمثلِـيَ أَنْ ينـالَ خِطابـا حينَ اسْتَفاقَ الظِّلُّ في أعْماقنا بهُداكَ جئتَ مُؤلِّفاً أَلْبابِا وبلَيْلةِ الإسراءِ، بَوْصَلَةُ الهُدى اختالَتْ بعين القِبْلَتَينِ شِهابا مِن سِـدْرَةِ النّورِ اغتَرَفتَ فَضائلاً ورَجعتَ تَسـقي الظّامئينَ شَـرابا وزَرَعتَ في الأرض الصّلاةَ فأنْبَتَتْ في العالمينَ مَآذِناً وقِبابا فامسَحْ على ضِرْع الضّمائر - سيّدي - ما غَيْرُ كُفِّكَ تُبرِئ الأَوْصابا وصَحَوْتُ مِن رُؤيايَ، قُرْبِي لَهْفَتِي والذِّكْرِياتُ بِمُهْجَتِي تَتَصابِي صَلَّى عليكَ اللَّهُ في مَلَكُوته ما خَاضَ عَبْدٌ في الذُّنوب وتابا ما لاحَقَ الفَجْرُ الظِّلامَ بنورهِ ما لَذَّ نَوْمٌ للعُيون وطابا عُـذُري إذا عَجَزَ البَيانُ بِأَحْرِفي أَنَّ اشْـتياقيَ فـي القَصيدَة شـابا

## مناجاة

أَيَا رَبِّ فِي قَلْبِي الْحَزِينِ صَلاةً ولكِنَّها ضاقَتْ بها الكَلِماتُ ويا رَبّ هَلْ تَكْفِي الإشارَةُ وَحُدَها فَها أَنْتَ تَــدُري ما حَوَتْ خَطَراتُ وتَدْرِي فَتِيَ قَدْ أَثْقَلَ الذُّنْبُ رُوحَهُ ودُنْسِاهُ حُزْنٌ مُزْمِنٌ وشَتاتُ ورَحْمَتُكَ المُثلَى إذا ما تَنزَّلُتُ على حَجَر فيه تَدُبُّ حَياةُ فَما بِالْ قَلْبِ لَيْسَ يُشْـرِكُ نَبْضُهُ وما بالُ رُوح كُلُها صَبَواتُ تَجَــرَّدْتُ مِنْ لَيْلِ الظَّنــون، وهَذِهِ خُطايَ على رَمْل اليَقين حُفاةُ وفي كُلِّ قَطْر مِنْ دِمايَ مَحَبَّة وآهٌ عَميهُ الشَّوْق والصَّلَواتُ إذا أُوصدَتُ كُلُّ الجهات فإنَّما تَلوحُ لِقَلْبِ قَدْ رَجِاكَ جهاتُ أيَكْفِي إذا ضاقَ السكلامُ لِعاشِق دُموعٌ وصَمْتُ كُلُّهُ رَغَباتُ أَنا نَدَمُ مَحْضٌ ويا لَيْتَ ما مَضى وممًّا مَضى مالا تَبُوحُ صلاةً فأَنْتَ كَرِيمُ الْعَفْوِ يَا رَبِّ.. دُلِّني إلَيْكَ.. إلى حَيْثُ الكرامُ عُفاةً فَما لي سـوي «إنْيَّتي» وسَـريرَة تَـمَـوَّجُ فـى أعْماقها حَسراتُ ونَهْر رَجاء قُدْ سَرى فِي قُصِيدَتِي

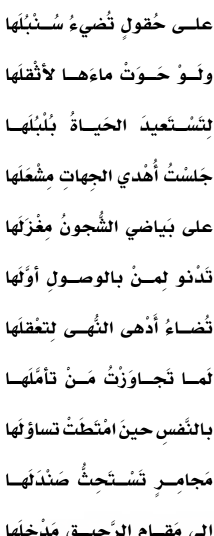
وما مَسَّهُ حَرْفٌ ولا كُلماتُ







## ورقة من كتاب النفس



قَبَسْتُ حَدْسي لأَسْتَدلَّ به على حُقول تُضيءُ سُـنْبُلَها تَمُرُ مَرَّ السَّحابِ أَزْمِنَتي ولَوْ حَوَتْ ماءَها لأَثْقلَها ومهْنَتِي أَنْ أَجِيئَهِا شَجَرًا لتَسْتَعِيدَ الْحَياةُ بُلْبُلُهَا مُحَدِّقًا في كِتاب أَخْيلَتي جَلسْتُ أُهْدي الجهات مشْعَلَها أنا نُسيجٌ منَ الرُّؤي نُسيَتْ على بياضي الشُّجونُ مغْزَلَها لَىَ الخُطى والنَّجِاةُ مَنْزِلةٌ تَدْنُو لِمِنْ بِالوصولِ أُوَّلَهَا وعُقْدَةٌ في الوُجودِ واحِدةٌ تُضاءُ أَدْهى النُّهي لتعْقلَها لوْ كَانَت الرّيحُ ظَهْرَ راحلتي لَما تَجاوَزْتُ مَنْ تأمَّلَها أَلْوذُ بِالفِكْرِةِ النِّي عَلِقَتْ بِالنَّفْسِ حِينَ امْتَطَتْ تَسَاؤُلُهَا طَرَقْتُ لَيْلي بما تَوَهَّجَ مِن مَجامِر تَسْتَحِثُ صَنْدَلَها لَعلَّ في الرُّوح وَرُدةً وَجَدَتْ إلى مَقام الرَّحيـق مَدْخلَها غدًا أُلاقيكِ قُرْبَ أُحْجِيةِ لكيْ نُعيدَ الطُّيورَ مَنْزلَها وتَحْسُوي دَهْشَةٌ إجابتها كما احْسُوتْ قَهْوةٌ قَرَنْفُلَها أنا مَدينٌ بمُقْلَتيَّ لِمنْ بَدَتْ له دَمْعةٌ فأجّلها وخارجٌ للْحَياة آخُذُها إلى مَيادينَ لا حُدودَ لها

## تطير بعيدا









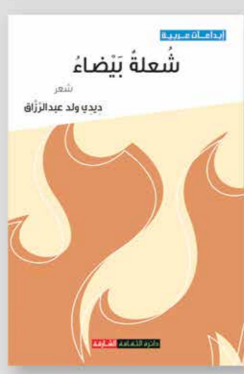
## إصدارات

## دائرة الثقافة الشارقة









ص.ب: 5119 الشارقة - الإمارات العربية المتحدة | الهاتف: 5123333 البرّاق: 5123303 | 1971 | 1971 | 6 5123303 | 199 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 | 1971 |

## شاعر ألفته البحار

حين نرحل عن منزلِ أو صديقِ قريبِ، وننأى عن الأخ والأخت، والجار، والأصدقاء، ونبعد عن منزلِ فيه للقلب نبضٌ، وفيه حبيبٌ، فإنَّ الحنينَ يعود إلينا، وتحضر مثل المرايا لأرواحنا الذكريات، فتصبح للشوق عود ثقاب، وللوصل نارًا، وللحرف حبرًا، وللشعر أجنحةً وخيالًا يفيض على الكلمات، فكم منزل قد ألفناه، كم من جدار تلامسه العين، ليس لأنَّ الجدار عزيزٌ علينا، ولكنّ روحًا وراء الجدار تحنُّ، وقلبًا وراء الجدار يئنُّ، وأمًّا تبلل سجادة الليل، تصعد دمعتها للسماء، تعدّ الليالي انتظارًا لأبنائها الغائبين، أبًا يتبتّل، أشواقه خرزًا في يديه، ودمعته تقبض الباب، تفتحه ثم تغلقه، رافعًا كفه للسماء يناجي الإله بأن يحفظ الباحثين عن الخبز في كل درب، ونشتاق كل التفاصيل حين نغيب، أراجيحنا، والممرات، موقد شاي الصباح من الأمهات، ونشتاق للعيد، سدرة حارتنا، واللواتي يقدمن كعكًا وحلوى لنا ولأبنائنا، ولكل الذين يسيرون نحو المصلّى بعطر ولبس جديد، ونشتاق سبّورة كان أستاذنا ينثر الأقحوان عليها، وطبشورة تتلعثم بين أصابعنا، فكأنّ الحنين إذن قمرٌ في الليالي نسامره، وكأنّ الحنين شواطئ تجمعنا حولها، وكأنّ الحنين هو البحر والموج والأصدقاء، هو الطلل المتشبث بالشعر فينا، فكم من "قِفا نبكِ" فينا! وكم من حنينِ لأوّلِ خفقة قلبِ رأت في المنازل حلمًا وروحًا ووجدًا! وكم حنَّ قيسٌ لليلاه في الشعر! كم لابن زيدون فيه، لقرطبة الشوق، ولَّادة الأمس، أندلس الوصل، قصر ابن عبّاد، أغمات، غرناطة، والكثير الكثير الذي ربّما لا يعود، ولكن يعود إليه الحنين، وإن كان ذكرى؛ فإنّ الحنين إلى طلل مرّ يعني الحياة، حياة الفصول التي عبرت، والليالي التي سقطت من ملامحنا، أصدقاء الدراسة حين ننام على كتب علّمتنا الحياة، أضاءت لنا الدرب، طفنا بها عالمًا لا يقدّر إلا الذين استراحوا على ضفّة الضوء والفكر، ثم أفقنا على أننا لا نقابل بعضًا، فكل له في الحياة طريق يعبّده بالطموح، ولكننا لا نزال نحنُّ، ونعشق كل تفاصيل أيامنا، فكأنّ الحنين صديق على البحر، قرّب كرسيّهُ كي يغنّي لموج البحار: متى

سنعود إلى الحيّ يا بحر، يا بحر قل لي متى؟ والقصيدة ليست سوى شاعر

ألفته البحارُ، فعاش يغنّي لها: يا بِحارُ، غداً سأعودْ.

محمد عبدالله البريكي hala\_2223@hotmail.com







www.sdc.gov.ae

